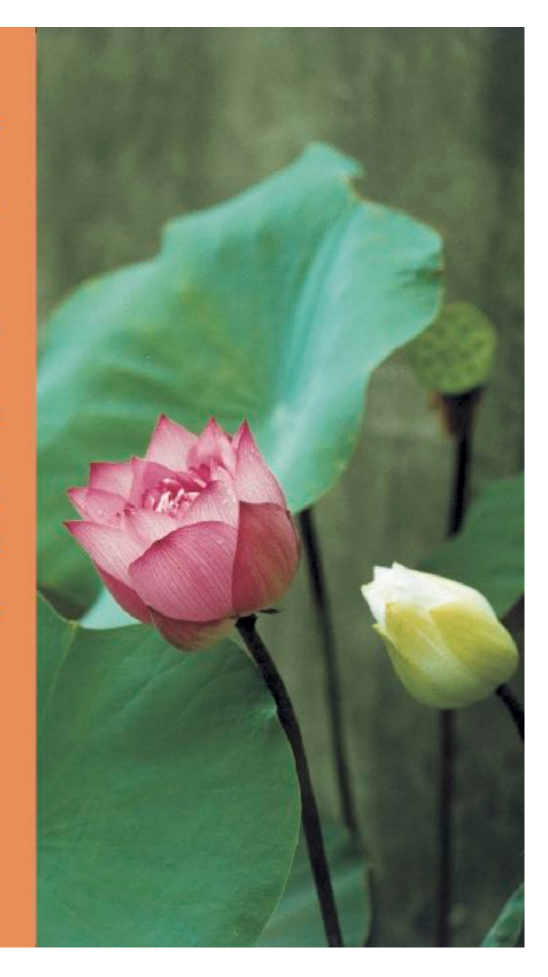
# 爭上宗判 女 史 图念 要

智隨法師 著述





現平凡本楷創彌善 生生夫願定淨陀導 不業入稱古土化大 退成報名今宗身師



善導大師畫像

# 目錄

| 序言                  | 7  |
|---------------------|----|
| 第一章 淨宗先驅 法門基柱       | 23 |
| 一、難易二道判(龍樹菩薩)       | 23 |
| 二、自他二力判(曇鸞大師)       | 30 |
| 1.難易對比 二力攸分         | 33 |
| 2.他力速超 三願的證         | 39 |
| 第二章 聖淨決判 確立宗門(道綽大師) | 50 |
| 一、聖淨二門判             | 50 |
| 二、教赴時機論             | 56 |
| 第三章 彌陀垂跡 大成淨宗(善導大師) | 60 |
| 一、教判集成              | 62 |
| 1.大判聖教              | 62 |
| (1)二藏二教判            | 62 |
| (2)出世本懷論            | 66 |
| 2.細判淨宗              | 70 |
| (1)要弘二門判            | 70 |
| (2)正雜二行判            | 82 |
| 二、教義集成              | 94 |
| 1.淨土法門 本爲凡夫         | 94 |

| 2.彌陀報佛 極樂報土   | 99  |
|---------------|-----|
| 3.凡夫入報 全託佛願   | 102 |
| 4.弘誓強緣 唯信能入   | 107 |
| 5.三心正因 定業稱名   | 116 |
| 6.六字名號 具信願行   | 126 |
| 7.正依三經 唯明念佛   | 130 |
| (1)《大經》大義     | 131 |
| (2)《觀經》大義     | 134 |
| (3)《彌陀經》大義    | 140 |
| 第四章 法益廣被 萬善同歸 | 153 |
| 一、導聖歸淨        | 155 |
| 1.融攝先驅(慧日、法照) | 156 |
| 2.同歸極唱(永明大師)  | 161 |
| 3.指歸徑路(蓮池大師)  | 166 |
| 二、力脫融混 (蕅益大師) | 177 |
| 1.極樂同居 横具四土   | 180 |
| 2.信願正因 稱名正行   | 184 |
| 3.但持名號 徑登不退   | 188 |
| 4.五濁惡人 攝受正機   | 192 |
| 5.一大藏教 六字全收   | 195 |
| 三、奪聖顯淨 (印光大師) | 198 |

| 第五章 箱 | 店示宗 | 要垂   | 範永代(法然上  | :人)   | 208 |
|-------|-----|------|----------|-------|-----|
| 一、選擇  | 本願  | 唯在念  | :佛       |       | 208 |
| 二、勝易  | 二德  | 法脈宗  | 本        |       | 217 |
| 【附一】  | 諸祖紀 | 年、代  | 表著作、判教思想 | 、及其影響 | 226 |
| 【附二】  | 淨宗判 | 教對照- | 一覽表      |       | 227 |
| 【附三】  | 主要參 | 考叢書  |          |       | 230 |

### 序言

世尊應化娑婆,說法四十九年,談經三百餘會,廣開解脫之門,惠以真實之利。其原本乃應機說法,隨緣示教,故方便多門。因門門不同,宗旨各別,開啟後來宗派之林立,尤以中國八大宗派之興起,而光大佛法之弘傳。

佛法自東漢傳來中國後,初期以翻譯經論為主,隨後興起研究講學之風,專精一經一論,各自立宗,由是形成諸如涅槃師、成實師、地論師、攝論師、四論師等不同的經師論師,佛教呈現一派蓬勃發展之勢。南北朝時期,隨著經論的大量譯入,研究講學者,有感於大小經論「宗旨、利益、應機」各別不同,開始對一代聖教細加分判、詮釋,詳明不同法門的教相、教義等,以安立一代教法,由此形成了中國佛法特有的「判教」學說。

所謂「判教」,又稱「教判」,詳稱「教相判釋」,即祖師根據「義理 淺深、說時先後、應機不同、利益大小」等,對眾多經典加以類別、梳理、 會通,判屬其各自的教相、宗旨、行法、利益、對機,以及彼此之間的關 係等。如是總判聖教,意欲顯彰釋尊出世本懷之所在。

判教學說之興起,完全受經論啟發。經典如《楞伽經》有頓漸之判,《涅槃經》有五味之說乳味、酪味、生酥味、熟酥味、醍醐味,《華嚴經》有三照之論佛法如日光,先照高山,次照幽谷,再照平地。高山喻佛成道後,初說《華嚴經》,化頓大之菩薩;幽谷喻佛在鹿

苑說小乘經,化聲聞緣覺;平地喻佛最後說方等經乃至《涅槃經》,化大乘漸入之機。,《法華經》有三車之喻即羊車、鹿車、牛車,譬聲聞乘、緣覺乘、菩薩乘。;論疏如《大智度論》有大小之分,《毗婆沙論》有難易之判。凡此眾說,皆是開教相判釋之端緒,經由中國祖師發揚光大,形成了圓備周詳的獨特判教體系。

中土判教,大致始於劉宋之北涼時期(四〇一一四三九年),涅槃學者 慧觀法師主張頓漸二教,興起判教之風。至南北朝時期,經師論師系統整 理一代聖教,大興判教學說,著名的有十家之多,故後世有「南三北七, 義成百家」之評。到隋唐時,經論翻譯增多,不同教典之時節因緣、利益 大小等昭彰於世,各宗判教,融古貫今,臻於圓熟。隨著各自的「判教、 宗名、經典、傳承」等之確立,由此形成了風格不一的不同宗派,天臺、 華嚴、禪宗、淨土宗等相繼形成。印度佛教終被消化吸收,深深植根於中 國豐厚的土壤中,開花結果,蔚然成林,成為舉世矚目的世界之光。

諸宗判教,本為總判一代聖教,各安其位;並藉此以開顯自宗,別開宗門。因各宗正依經典不同,教行有異,故判教體系各異其趣。如天臺宗依《法華經》,判一代聖教為「五時八教」;賢首宗依《華嚴經》,判一代聖教為「五教十宗」;淨土宗依淨土三經,判一代聖教為「聖淨二門」。如是眾判,各成一家,異彩紛呈。可謂「仁者見仁,智者見智」矣!

各宗教判雖異,宗旨唯一,即厭生死苦,入涅槃城。任修何宗,都應洞 悉其法門宗旨,方可依「教」起「行」,依「行」證「果」。而了解一宗 法要,無過於詳明一宗判教。以教判為一宗眼目,通攝一代聖教,別彰一宗玄義。能如實知一宗判教,始可從知見網中,釐清法門宗旨,如實修行, 依法解脫。反之,若於法門宗旨不明,私心自用,則很難與法相應。

法門雖多,因行業有難易、根機有大小、利益有遲疾,故有心出離生死 苦海者,應選擇適合自己的教法,一門深入。於無量法門中,遇無空過、 疾成佛道者,唯有淨土一門,以「託佛願力,五乘齊入」故。印祖言:

> 九界眾生捨此,則上無以圓成佛道; 十方諸佛離此,則下無以普度群萌。

足見此法之善契時機,實為諸佛度生之本懷。反觀今時: 諸餘法門,命如懸絲,行證久廢; 明心悟道者,罕聞一二。念佛一道, 利物偏增, 普皆歸向; 道俗往生者, 時有所聞。此即十劫正覺之唱的最好的證。因此教法特別, 由來異議頗多, 致使易往坦途, 亦頻生荊棘。諸佛護念之奇特法門, 有如雲中月影, 若隱若現。以至吾人雖冥中被護, 卻日用而不知。尋其根源, 在「教」、「行」不明。因不明「教」, 故不知「行」從何起; 因不知「行」, 故無由證「教」。今以管窺之見, 略述淨宗教判, 彰法門血脈, 示彌陀弘恩, 以斷疑除惑, 增信求往。

他宗判教,多依說時先後、利益淺深等作「大、小,權、實」之判;眾 判雖多,悉以自力斷惑為要。淨宗判教,異於諸宗,既顯法門宗旨之別, 尤重教赴時機之益,故特辨行證難易,詳明二力懸殊。如是二力對判、難 易比較,旨欲選擇契於時機的教法,以應時應機為修學至要故。所謂「法 無高下,應機者妙;藥無貴賤,對症者良」也。故淨宗祖師判教,無不以 「機法相應」為立足點,以「往生淨土」為旨歸。法以彌陀本願為極唱, 機則以下劣凡夫為本位。種種判釋,即欲為常沒眾生,指示出離強緣,以 暢如來度生本懷。

淨宗判教,肇起於龍樹菩薩,成熟於善導大師。龍樹菩薩首判一代聖教 為「難易二道」:

難行道:即自力修行之教,如陸路步行,迂緩困苦。

易行道:即他力往生之法,如水上乘船,樂往速超。

此難易分判,奠定了淨宗判教基礎。後有天親菩薩著《往生論》,彰「能令速滿足,功德大寶海」之本願,明他力易行疾至綱宗。至此,淨土他力教的苞蕾,即於印度綻放異彩。

垢障凡夫,在無始業力面前,都會感受到自力修行的艱難,而無不期望他力的救度。淨土教法即在此因緣下,藉由龍樹、天親二菩薩開顯,從一代聖教中,脫穎而出。

淨土信仰於中國之興起,得力於東晉慧遠大師。其「結集蓮社,共期西

方」之盛舉,開啟了淨土信仰的大門。然中國淨宗判教的建立,首歸功於北魏曇鸞大師。曇鸞大師繼承龍樹、天親思想,著《往生論註》,首開他力念佛宗旨。初於難易對判中,以五重要義,詳明自力修行之難;最後以三願的證,深彰他力成佛之易。如是「二道二力」之詳細判釋,顯彰「緣佛願力,十念得生」之本願,奠定了淨土宗立教基礎。

曇鸞大師以後,弘揚淨土者雖多,但教義上並未純然正依淨土宗旨。而 完全捨棄他宗之教,歸入淨土一門者,是西河道綽大師。道綽大師私承曇 鸞大師法脈,判一代時教為「聖淨二門」:

聖道門:即此土入聖之道。淨土門:即彼土成佛之法。

其《安樂集》開十二大門,旁徵博引,證顯「聖道難證,淨土易往」之理,明末世眾生:「唯有淨土一門,可通入路」。此一聖淨決判,力顯淨宗善應時機的超勝,本願之光,躍然而出。

隨後,受教於道綽大師的光明和尚——善導大師,集淨宗大成,大闡宗風。其五部九卷聖典,弘判淨土教宗:首大判一代聖教為「頓漸二教」, 以明淨宗教相;次細判淨宗為「要弘二門」,以示真實與方便。依教門宗旨,善導大師於淨宗行門亦作判釋,辨正雜二行,明專雜得失。如是教行二門的詳細分判,建立起淨土宗如實修行相應的完善體系。彌陀超世本願得以圓彰於世,淨土教因此而成為一巍然壯觀的獨立宗派,大顯攝化之功; 光明善導被尊為淨土宗實際開創者。

善導大師立足於彌陀本願,依教開宗,語越常倫,教超眾流。古德比較 其與他說之異,多達二十餘處。論其根本,約要有四:

- 一、就「機」,明凡夫聖者異。所謂「遇緣有異,九品唯凡」。
- 二、就「教」,明自力他力異。所謂「以佛願力,迴心皆往」。
- 三、就「行」,明正雜二行異。所謂「專修專念,十即十生」。

四、就「證」,明頓證漸修異。所謂「到彼無殊,齊同不退」。

此「機、教、行、證」為淨宗立教宗本,若不明此,則不知淨宗特別之所在。古舊相傳之論,雖各有闡釋,多順聖道教法,未彰淨土正意。善導大師正依三經,一一楷定,闡明淨土宗「教是他力,機是凡夫;本願稱名,凡夫入報」宗義;並圍繞此而完善了淨宗行門儀規,「三心、四修、五念」具闡,「安心、起行、作業」並彰,法門利益大顯。

所謂非常之事,端賴非常之人;非常之人,自有非常之事。彌陀垂跡的 善導大師,於中國佛法鼎盛之際,以楷定古今之勢,慨然獨立淨土教法, 顯彰「酬因報土,本為凡夫」的大悲本願,為苦惱群萌帶來無限希望與安 慰。念佛一道,遂為眾所喜樂,滿城長安,無不念佛。一味曲高和寡的幽 深佛法,得以嶄新面貌深入朝野,成為道俗四眾普遍信仰之道,以至形成 「家家彌陀,戶戶觀音」的盛況。

從龍樹菩薩至善導大師,淨宗判教得以大成。總其綱要,可大分為「教 判」與「行判」二門。一彰往生原理,以教啟行;一示往生方法,以行證 教。相資相成,如目足並運。

「教判」有二:一大判一代聖教,二細判淨宗一門。大判約要有三:

- 一、「難易二道」判,此約「行」判教相,明自力難行與他力易往 之異。
- 二、「聖淨二門」判,此約「證」判教相,明此土入聖與彼土成佛 之異。
- 三、「頓漸二教」判,此約「教」判教相,明自力迂緩與他力速超 之異。
- 二道二門二教,其言雖異,其義大同,總攝一代聖教。一仗自力,一仗他力。仗自力故,事難功漸;仗他力故,事易功頓。如是大判,意在選捨 聖道門,歸入淨土門。

淨土一宗,善導大師細判為二:一要門,二弘願門。

「要門」者:即「修諸行業,迴向往生」之門。《觀經疏》云:

其「要門」者:即此《觀經》定散二門是也。「定」即息慮以凝心, 「散」即廢惡以修善。迴斯二行,求願往生也。

此要門局在《觀經》定散二善,通攝聖道八萬行法。以涉自力行故,不 通諸機,是為易中之難。又非彌陀本願故,雖可迴向得生,眾名「疏雜之 行」。

「弘願」者:即阿彌陀佛平等普度一切眾生的弘誓大願,所謂「十方眾生,若不生者,不取正覺」也。《觀經疏》釋其要義云:

言「弘願」者,如《大經》說:

一切善惡凡夫得生者,莫不皆乘阿彌陀佛大願業力為增上緣也。

依通途法門,高妙報土非垢障凡夫所能入。淨土一門,託彌陀大願業力故,一切善惡凡夫得以齊入無漏報土。所謂大願業力,一言以蔽之,即「南無阿彌陀佛」六字洪名的攝化功德。法藏誓言:

我若成正覺,立名無量壽,眾生聞此號,俱來我剎中。

此即彌陀因中選擇名號一行,度化十方眾生。此一悲心弘願,互通於四十八願,偏顯於第十八願,其願言:

設我得佛,十方眾生,至心信樂,欲生我國,乃至十念, 若不生者,不取正覺。

彌陀「一一誓願為眾生」之悲心,即徹彰於此一「生因願」中。一切善惡凡夫,因依此願,得以橫超三界,高登極樂。故四十八願雖廣,以此為本,號為「本願王」,亦稱「王本願」,是弘願心要。善導大師以「一願該攝」法顯彰此義言:

四十八願,一一願言:

若我得佛,十方眾生,稱我名號,願生我國,下至十念, 若不生者,不取正覺。

此釋意顯:四十八願,願願皆通第十八願。故知:因願雖廣,宗旨唯一,即「念佛往生」。四十八願雖有「攝法身願、攝國土願、攝眾生願」之別, 實則願願皆為眾生,願願皆含「念佛往生」義。故善導大師釋言:

四十八願中,唯明專念彌陀名號得生。

又言:

弘誓多門四十八,偏標念佛最為親。

以此可知:弘願一門,即「念佛往生」之門,所謂「念佛即是涅槃門」

也。此門廣大無礙,普攝無遺;不論何人,但稱名號,皆得往生,究竟成 佛。一代聖教,唯此一門,全仗他力,通攝聖凡,五乘齊入,是為易中之 易。

要弘二門相較,弘願特勝,易行疾至故,三根普被故,選擇本願故。故 三經華文,無不顯彰此一弘願法益,惠以真實大利。為巧攝眾機,本師於 《觀經》中廣開淨土之要門(權),顯彰別意之弘願(實);最後於「流 通分」中,廢捨要門,專勸稱名一行:

佛告阿難:汝好持是語。持是語者,即是持無量壽佛名。

此歸宗結頂之言,流露釋迦「勸捨雜業,歸投願海」的深切悲心;是《觀經》眼目,亦是淨宗心要。善導大師蒙授玄義,暢佛本懷言:

上來雖說「定、散」兩門之益<sup>要</sup>門,

望佛本願,意在眾生,一向專稱彌陀佛名<sup>弘願</sup>。

此即善導大師開宗立教的「要弘廢立」之文,揭示世尊「廣開要門,顯 彰弘願」之弘深密意,淨宗法要,於此大彰。

弘願一門,為淨教根源。欲令行者易知易解,欲令法益滿溢人心,善導 大師光中出文,處處釋之,明其肝要。 《觀念法門》釋言:

若我成佛,十方眾生,願生我國,稱我名字,下至十聲,乘我願力,若不生者,不取正覺。

《往生禮讚》釋言:

若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲,若不生者,不取正 覺;

彼佛今現,在世成佛,當知本誓,重願不虚,眾生稱念,必得往 生。

凡此眾釋,將弘願心要,徹彰無遺。尤以《往生禮讚》四十八字釋,將 彌陀因願果海、光明神力,盡攝無遺。名號度生之門,以此得以大暢!弘 願教法,如日中天,光照大千。

上乃教判大要,次述行判準繩。

「行判」即「正雜二行」判,亦有大判、細判二義:

初大判正雜二行:「正行」者,「專依往生經行行者」也。其行有五, 即讀誦正行、觀察正行、禮拜正行、稱名正行、讚歎供養正行。除此五正 行外,自餘諸善,悉名「雜行」。 次細判正助二業:五正行中,有正助二業,唯稱名一行,是正定之業。 《觀經疏》云:

> 一心專念彌陀名號,行住坐臥,不問時節久近,念念不捨者, 是名正定之業,順彼佛願故。

何以稱名獨為正定之業?「順彼佛願故」。佛願者,即「念佛往生」之本願。善導大師依佛本願,開顯淨宗行門,此即以「行」證「教」,入弘願一門。「讀誦、觀察、禮拜、讚歎供養」四種行業,即為助成此一正定業,故名「助業」。

二行二業之細判,旨欲從無量行門中,決出往生正定業,勸進行者,順 佛本願,一向專念。能如是專修者,則十即十生,百即百生,萬不漏一。

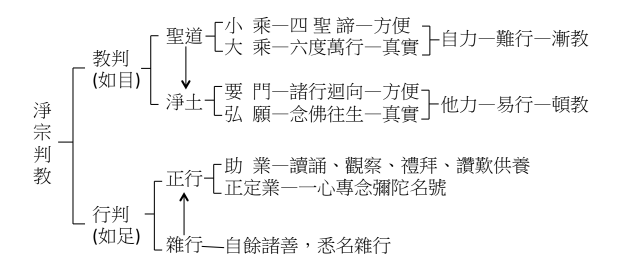
弘願一門,為淨教之本;正定之業,為往生之要。教行並彰,合歸一轍, 法門宗旨,至此而顯。

教行二門,為一宗之本,藉諸祖分判,意得大暢。觀其大要,各有二義:

教判二者:初於萬法中,擱捨聖道,歸於淨土;次於淨土門,藉由要門, 入弘願門。 行判二者:初於萬行中,抛捨雜行,歸於正行;次於正行中,猶傍助業, 專正定業。

如是重重選擇,明世尊興世正意,在宣說彌陀本願,教念彌陀專復專。 此即三經一貫宗旨,亦為一代時教終極指歸。

略將教行二門判大義,示圖如下:



淨宗判教,由曇鸞、道綽、善導而總成一獨家判教體系,至善導大師而 集其大成。教行二門宗旨並顯,自他二力難易頓彰,淨宗特別教法,由茲 大暢於世。唐宋以後,曇鸞、善導等著疏佚失於中土,後來蓮宗祖師鮮聞 其要,故多傍依通途教門另闢蹊徑,別顯「一切法門無不從此法界流,無 不還歸此法界」要義,由是各宗悉歸淨土,以至形成「諸宗歸淨」盛況。 融攝先驅以慈愍三藏法師影響為盛,慈愍法師有鑒於狂禪之弊,故於偏重 持名之際,又倡「事理雙修,教禪合一」等。如是導萬行歸淨土之首倡, 開「諸宗歸淨」之先河。承遠、法照繼承此一思想,推波助浪,延續此意。 後之永明禪師,為統攝群機,力主「萬善同歸」一轍,將融攝意趣發揮至 極;其四料簡以「萬修萬人去」之極唱,普攝群機,正歸淨土。

因各宗融混,致使異見橫生,如朗然晴空,頓起風雲。以禪解淨者,喜 「唯心淨土,自性彌陀」玄義,偏好難證之實相念佛,不屑易往之稱名一 行。以臺融淨者,別開一心三觀教義,執於事理一心修證,忽略彌陀超世 悲願。淨宗他力易行橫超法義,因此隱而難彰。後之蓮池、蕅益有鑒於此, 一則曲順聖道機官,巧借他宗玄理,以示淨宗超勝;二則專主稱名一行, 欲脫融混窠臼,顯示易往直道。所謂「老實念佛,莫捏怪」、「死盡偷心, 寶此一行」,則是兩位祖師極欲樹立之法幢。經此抽絲剝繭,淨土宗又逐 漸回歸「一向專稱」一道。繼之,近代印光大師,鑒於久來「以橫超法作 豎出用」之弊,特作通別二法之判,再顯聖淨二門之別。其一生潛心大藏, 顯弘淨土,遵善導大師千古不易之鐵案,示彌陀願王萬不漏一之本願,教 人「老實念佛,莫換題目」。正定之業,躍然而出。本願之光,得以透出 雲霧,重放異彩。

淨土教法,經由曇鸞、道綽、善導開顯,從一代聖教中透顯出來。唐宋 以後,雖因正脈失傳、各宗融混,以致純正教門隱而難彰,終由列祖悲化, 致使佛日餘輝,溫暖人間。然觀其弘化歷程,可謂艱辛備至。如蕅益大師 欲顯宗要,自謂「剖心瀝血」,可見其苦心之一斑。此一弘傳過程,如一 古詩所言:「看似平常實奇崛,成如容易卻艱辛」。如今廣沾法益,感恩 不盡。

曇鸞、善導一系著疏雖佚失於中土,卻薪傳於日本,五閱大藏的法然上人,依此而開創日本淨土宗,獨立淨土教法,大暢稱名一行,法門頓顯輝煌,光大於世。其開宗立教之本典《選擇本願念佛集》,將善導一脈判教心髓融為一體,圓顯宗要。其言:

欲速離生死,二種勝法中,且擱聖道門,選入淨土門。 欲入淨土門,正雜二行中,且拋諸雜行,選應歸正行。 欲修於正行,正助二業中,猶傍於助業,選應專正定。 正定之業者,即是稱佛名,稱名必得生,依佛本願故。

此四偈三選文,文約義豐,辭簡理圓,將淨宗教行二門肝要揭示無遺。 正定之業,本願之光,得以大彰。淨宗判教,至此一覽無餘。誠如趙樸老 所讚:「法然繼起,宗風丕揚。」

綜觀淨宗判教史,知淨土宗經歷了一個開顯、發展、成熟,乃至融混、 脫離的過程,但這只是其表面現象,如滔滔江河之浪花;貫徹始終的超世 本願,方是此一浪花根源,是法門的生命、眾生的依怙。因其時隱時顯, 最難領會,如雲中神龍,難見真影。不明其殊勝法益者,多視此為老太婆 的宗教,愚夫愚婦的信仰,鮮知此乃諸佛所行境界,是上聖下凡共修之道, 若愚若智通行之法。今循教史蹤跡,甄選諸祖教義判釋要文,管窺其義, 以彰「大悲於苦者」之本願,以利「常沒常流轉」之有情。有緣見聞者, 願「菩提種子,藉此以抽心;正覺之芽,念念因茲增長。」

南無阿彌陀佛!

釋智隨 謹序

佛曆二五四八年(公元二〇〇四)二月

## 第一章 淨宗先驅 法門基柱

### 一、難易二道判(龍樹菩薩)

自釋迦宣說淨土教法以來,於印度首有馬鳴菩薩(公元——二世紀), 於《大乘起信論》明往生淨土勝易方便,開啟淨土教法;然淨宗判教,則 興起於印度之龍樹菩薩。

龍樹菩薩(公元二一三世紀),出生於佛滅後七百年間,自幼廣學世學 技藝及諸道術,無不通曉。因以隱身術出入宮中,凌辱宮女,險遭殺身之 禍。以此因緣,覺知愛欲為眾苦之本,乃發心出家,廣學三藏。因不滿足 於所學,於是周遊各地,四處求學,並與外道及部派學者辯論,所向無敵, 遂生邪慢之心,欲獨出心裁,自創一派。後入龍宮,得見《華嚴》,驚歎 於大乘甚深秘藏,乃俯首稱臣,一心向佛。出龍宮後,大弘佛法,摧伏外 道。最後安心於彌陀本願,往生西方淨土。

龍樹菩薩天生聰慧,悟性深高,大乘教義因其闡揚而光芒萬丈。在佛教 史上,論義理規模之宏大與影響之深遠,可謂釋尊以外第一人,故有「釋 尊第二」之稱。中國八大宗派皆與其有血脈淵源,被尊為八宗共祖。《入 楞伽經》懸授其記云: 於南天國中,有大德比丘,

名龍樹菩薩,能破有無見。

為人說我乘,大乘無上法,

證得歡喜地,往生安樂國。

龍樹菩薩著疏頗豐,開般若之門的《大智度論》是其代表作;明往生之 要的《易行品》則是淨土思想長河中的一朵奇葩,奠定了淨宗判教基柱。

世尊一生說法雖多,龍樹菩薩總判為「難易二道」,初顯一代時教大要。 其《十住毗婆沙論,易行品》言:

> 問曰:至阿惟越致地者:行「諸」難行,「久」乃可得,或「墮」 聲聞辟支佛地。若爾者,是大衰患,如《助道法》中說:

> 「若墮聲聞地,及辟支佛地,是名菩薩死,則失一切利。若墮於地獄,不生如是畏,若墮二乘地,則為大怖畏。墮於地獄中,畢竟得至佛,若墮二乘地,畢竟遮佛道。佛自於經中,解說如是事,如人貪壽者,斬首則大畏。菩薩亦如是,若於聲聞地,及辟支佛地,應生大怖畏。」是故若諸佛所說,有易行道,疾得至阿惟越致地方便者,願為說之。

答曰:如汝所說,是儜弱怯劣,無有大心,非是丈夫志幹之言也。何以故?若人發願,欲求阿耨多羅三藐三菩提,未得阿惟越致, 於其中間,應不惜身命,晝夜精進,如救頭燃。如《助道》中說:

「菩薩未得至,阿惟越致地,應常勤精進,猶如救頭燃。 荷負於重擔,為求菩提故,常應勤精進,不生懈怠心。 若求聲聞乘,辟支佛乘者,但為成己利,常應勤精進。 何況於菩薩,自度亦度彼,於此二乘人,億倍應精進。」 行大乘者,佛如是說:發願求佛道,重於舉三千大千世界。汝言 阿惟越致地,是法甚難,久乃可得;若有易行道疾得至阿惟越致 地者,是乃怯弱下劣之言,非是大人志幹之說。汝若必欲聞此方 便,今當說之:

佛法有無量門:如世間道,有難有易,陸道步行則苦,水道乘船則樂。

菩薩道亦如是:或有勤行精進;或有以信方便,易行疾至阿惟越 致者。

此問答承前《阿惟越致相品》而來,故龍樹菩薩以如何至阿毗跋致而開 難易二道。而如何進入不退位,於成佛道上亦最緊要,故但以至不退位而 別彰上成佛道之難易二門。 觀此文,知龍樹菩薩判教緣起是因有「儜弱怯劣、無有大心」之人,知 難行不堪而欲求易行之道,故特為如是下劣之機,開顯易行之法。初言如 是行者:「是乃怯弱下劣之言,非是丈夫志幹之說」,似在責其無有大心, 當「不惜生命,晝夜精進,如救頭燃」。然成佛非易事,是法甚難,重於 舉三千大千世界。如此難事,豈是下劣凡夫所能!為如是劣機,若不別開 方便,便永無出離之日。悲愍心生,毅然為此「無有大心」之機,宣說易 行橫超之法,淨土一法,應機弘開。

所謂難行道,有「行難」與「險難」二義,行難即「行諸難行、久乃可得」,險難即「或墮聲聞、辟支佛地」。

「諸」者:即行門無量,諸如六度萬行等。如是眾行,既多且難,故曰 「諸難」。

「久」者:即時劫久遠。經言,成佛須三大阿僧祇劫,乃至無量時劫,故云「久乃可得」。

「墮」者:即墮聲聞、辟支佛地。若墮於此,是名菩薩死,畢竟遮佛道。 此即難行道之最大衰患,故《華嚴經》云:

寧受地獄苦,得聞諸佛名; 不受無量樂,而不聞佛名。

所以於往昔,無數劫受苦;流轉生死中,不聞佛名故。

以此可知,上求佛道者,若墮於二乘,比墮地獄還可怕。

「諸、久、墮」為難行道所以難之根本,次第為因:因諸而難,因難而 久,因「諸、難、久」而墮。能於此生大怖畏,自然期望別有他力救度之 法,以速超生死,疾出苦海。

反之,易行道則無以上諸難,但以信為方便,易行而疾至。所謂信者信何?行者何行?《易行品》初涉十方諸佛之易行,最後以彌陀「稱名自歸,即入必定」之本願,顯示易行道別在「彌陀本願」。其言:

諸佛世尊,現在十方清淨世界,皆稱名憶念阿彌陀佛本願如是: 若人念我,稱名自歸,即入必定,得阿耨多羅三藐三菩提。 是故常應憶念。

觀此,知《易行品》雖廣論諸佛菩薩之易行,而「諸佛世尊,皆稱名憶 念阿彌陀佛本願」,此即龍樹菩薩攝十方諸佛於彌陀一佛,捨十方淨土而 歸西方淨土,意顯易行道宗旨在彌陀本願。並以偈頌彰此意言:

> 人能念是佛,無量力功德,即時入必定,是故我常念。 十方現在佛,以種種因緣,歎彼佛功德,我今歸命禮。

「我常念,我歸命」,顯一心專念意。故知:「以信方便」即信順「阿爾陀佛本願」;「易行疾至」即「稱名自歸,即入必定」也。無論何人,

但稱彌陀佛名,自然乘彌陀本願力,往生淨土,疾得成就阿耨多羅三藐三菩提。如乘船過海,直達彼岸。此易行道,不假自力,全託佛願,故無「退墮」之險,無「步行」之苦,無「久乃可得」之難。

與難行道相對,彌陀本願所成就的易行道有「一、速、必」三特點:

「一」者一行:但稱彌陀一佛名號,不須修諸難行。

「速」者速超:此生即得往生成佛,不經多生多劫;且現身即有入正定 聚之益(即時入必定)。

「必」者必定:現今稱名,蒙光攝取,即入正定聚<sup>現</sup>;

臨命終時,聖眾來迎,必定往生而成佛<sup>當</sup>。

有此三益,「以信方便、易行疾至」之理,一目了然。

易行道所以易行疾至,因有彌陀本願故:「阿彌陀佛本願如是:若人念我,稱名自歸,即入必定。」此即龍樹菩薩對第十八願的解釋,揭示易行道根源在彌陀第十八願。本願之王,藉此開顯而首次明朗。故知:阿彌陀佛本願雖廣亙四十八願,意在第十八願。善導大師玄悟此義,故有「四十八願,——願言」之釋。

「得阿耨多羅三藐三菩提」,即略示往生果報,潛通彌陀第十一、二十 二願(此義藉曇鸞大師開顯而明)。 難行道如陸道步行,艱難困苦。易行道如水上乘船,任運而至。故釋迦如來於諸經中處處指歸西方,並特說淨土三經,彰易行橫超法益。然於佛法昌隆、根機猛利的正法時代,難行道雖難,尚有堪行之機,故難易二道並彰於世,致使淨宗一法於正法時代難顯其獨特超勝之妙。待根機日下、法道漸衰的像法時期,唯有淨土教法偏利時機,廣通三時之淨土一門自待特別顯彰。龍樹菩薩順時應機,辨行門難易,決出難易二道,淨土一門,始初露鋒芒。如旭日東昇,晨光初耀(淨宗殊勝,偏由他宗之衰而彌顯其應機之妙。如盛夏之時,萬物並茂,難顯松柏之常青;至嚴冬來臨、萬木凋零之際,松柏依然挺拔翠綠,此時方見松柏之常青蒼勁也。如《論語》云:「歲寒,然後知松柏之後凋也!」)。

懸蒙授記的龍樹菩薩,首彰易行之教門,開淨宗之先河,建法門之基柱, 暢如來之本懷。德光遐被,萬代崇仰。《高僧和讚》讚其盛德言:

> 本師龍樹菩薩者,宣說大乘無上法; 自己證得歡喜地,偏勸眾生念彌陀。 龍樹大士出於世,教導難行易行道; 流轉輪迴我等眾,應乘弘誓大願船。

### 二、自他二力判(曇鸞大師)

繼龍樹菩薩後,大力弘揚淨宗者,以北印度的天親菩薩為盛。

天親菩薩(公元四一五世紀),出生於佛滅後九百年頃,後於龍樹菩薩約二百年。初習小乘而誹謗大乘,謂大乘非佛說,後因其兄無著菩薩勸說而自識其非,改學大乘,並欲割舌以謝謗法之罪。兄云:「汝設割千舌亦不能滅此罪;汝若欲滅此罪,當更為方便:汝舌能善巧誹謗大乘,當以此舌善巧解說大乘。」受此啟發,故一生廣造大乘論疏,以謝前愆。其注疏甚豐,難以計數,有「千部論主」之稱,可見其智慧學識之深廣。其論著如此廣博,而其安心唯在淨土。《往生論》是其代表作,融三經義理於一體,彰「一心歸命」宗義,成為淨土宗正依論典。

天親菩薩闡揚淨土宗義,重在義理上發揮,未在判教上細辨。故其大義 偏在易行一道,未涉難行之法。可謂唯一真實,無有枝葉。其言:

> 觀佛本願力,遇無空過者, 能令速滿足,功德大寶海。

即是《往生論》心要,徹彰淨宗心髓。「觀佛本願力」彰淨宗本源、往 生正因;「遇無空過者」顯淨宗攝機之普、易行之至;「能令速滿足」明 淨宗之速超疾證;「功德大寶海」顯淨宗之無上佛果。 淨業行人,若不觀佛本願力,則不知往生正因何在。憂慮不安之心,將 無從釋懷。反之,若觀佛本願力,知遇無空過,一切疑慮自將冰釋,功德 大寶不求自得。所謂「自是不歸歸便得,故鄉風月有誰爭」。

#### 又,天親菩薩言:

世尊我一心,歸命盡十方,無礙光如來,願生安樂國。

及:

我作論說倡,願見彌陀佛, 普共諸眾生,往生安樂國。

則是以身作則,自行化他,普攝萬機歸於淨土之悲願。

良由《往生論》文約義豐,旨趣幽遠,故多難明其「一心五念」心要<sup>一心即一心歸命,五念門即禮拜門、讚歎門、作願門、觀察門、迴向門</sup>,以至塵封寶庫,罕有流 通。北魏曇鸞大師所註《往生論註》,圓彰其義,使其幽遠深義得以顯發。 印光大師讚曇鸞大師盛德及其《論註》言:

> 曇鸞法師撰註詳釋,直將彌陀誓願、天親衷懷,徹底圓彰,和盤 托出。若非深得佛心,具無礙辯,何克臻此!

又言:

天親菩薩《往生論》,淨宗之要典也,世罕流通。曇鸞法師之 《註》,文暢達而義深邃,洵足開人正智,起人正信,乃淨業學 人之大導師,惜中國久已失傳。清末楊仁山居士請於東瀛,刻以 流通。

臺鸞大師除圓彰《往生論》要義外,別有詳細教判。今依曇鸞大師思想, 述淨宗判教演化,藉此以明天親菩薩衷懷。

臺灣大師(四七六一五五二年),山西雁門人,家近五臺山,慕其神跡故,未滿十五歲便發心出家,廣學內外典藉。其神智高遠,三國知聞,洞曉眾經,獨步人外;於四論系之學,造詣甚深,有尊為四論師之祖者也。中年後發心註解《大集經》,中途染病,即停筆求醫。行至秦陵,上望青霄,忽見天門洞開,諸天階位,歷然齊睹,瞬目之間,病即痊癒,便欲續註,繼而思惟:人命危脆,旦夕無常,宜先學長壽之術,方可長久佳世,大弘佛法。故往金陵,拜訪聞名於世的山中宰相陶弘景,求諸仙術。陶以厚禮待之,並欣然授與仙經十卷。臺灣大師歸途行至洛陽,遇北天竺菩提流支三藏法師,問言:「佛法中頗有長生不死法勝此土仙經者乎?」流支三藏法師答言:「此方何處有長生不死法,縱得長年,少時不死,終更輪迴三有。夫長生不死,吾佛教始有之。」即以《觀經》授之曰:「此大仙

方,依而行之,長得解脫,永離生死。則三界無復生,六道無復往……此 吾金仙氏之長生也。」曇鸞大師聞此,豁然深悟,於是焚毀仙經,並捨四 論講說,專修淨業。

每有人責問曰:「十方佛國皆為淨土,法師何乃獨意往西,豈非偏見生 也?」

曇鸞大師答曰:「吾既凡夫,智慧淺短,未入法位,念力須均,如置草引牛,恆須繫心槽櫪,豈得縱放,全無所歸!」大師淳篤信仰(機法深信),以此可見矣!

臺鸞大師自歸命淨土後,遵龍樹菩薩《易行品》及天親菩薩《往生論》 思想,著《往生論註》,開淨宗他力本願之教,大顯法化。其著疏除妙絕 古今的《論註》外,另有《讚阿彌陀佛偈》及《略論安樂淨土義》流通於 世(有疑《略論安樂淨土義》非曇鸞大師著者)。

#### 1.難易對比 二力攸分

《往生論註》開章即廣釋龍樹菩薩「難易二道」判之義,藉此開顯,難行道之所以難,義更明朗;易行道之所以易,理尤突出。其文言:

謹案龍樹菩薩《十住毗婆沙》云:菩薩求阿毗跋致,有二種道: 一者難行道,二者易行道。 「難行道」者:謂於五濁之世,於無佛時,求阿毗跋致為難。此 難乃有多途,粗言五三,以示義意:一者外道相善,亂菩薩法。 二者聲聞自利,障大慈悲。三者無顧惡人,破他勝德。四者顛倒 善果,能壞梵行。五者唯是自力,無他力持。如斯等事,觸目皆 是。譬如陸路,步行則苦。

「易行道」者:謂但以信佛因緣,願生淨土,乘佛願力,便得往 生彼清淨土;佛力住持,即入大乘正定之聚。正定,即是阿毗跋 致。譬如水路,乘船則樂。

龍樹菩薩圍繞「諸、久、墮」而釋難行道義,意顯欲靠自力證悟聖果者, 無論處於何時,皆是難行之道。曇鸞大師則更深契時機,言「於五濁之世, 於無佛時,求阿毗跋致為難」。特標「五濁之世」、「無佛之時」,意顯 難行之義,佛滅更強(幾近於無行)。以五濁之世、無佛之時,障緣多故, 少依止故。有此二因,欲得自證不退,自然難上加難。欲詳明此義,曇鸞 大師開顯五重要義,層層深入,一一簡別,一目了知難行道於「無佛之時」 難行難證之所以然。雖略舉三五,已將緊要處一一點破:其幽遠深義,可 謂觸目驚心。略申其義:

一者外道相善,亂菩薩法。

欲登不退地,得阿毗跋致,首當以智慧明辨菩薩法與外道之別。菩薩法

以上求下化為本,以無染無著為要。福慧雙修,定慧等持。既廣攝世出世間一切善法,又無「我、法」二執,純是清淨無為無漏解脫之道,極般若智慧而成就。外道雖亦似求解脫,行世善,修苦行等,但執於人法,錯認因果,有為有漏,非真實解脫之道。然其貌似解脫,似善而非善,無智行人,難辨真偽。經言:末法時代,邪師說法,如恆河沙。即是對末法眾生智慧短缺、正邪不辨的明示,可知外道佛法其難辨之甚。此是修行入門第一難,乃內外簡別(如今外道彌猖,佛法反衰,此一難昭然明顯。)

#### 二者聲聞自利,障大慈悲。

縱有智慧,能明辨外道與佛法之異而歸依佛門。然入得佛門,有大小乘之別,欲登不退,直至成佛,須行大乘菩薩道,興慈運悲,拔苦與樂。難行能行,難忍能忍,難捨能捨。六度齊修,萬行總攝。如此大心,豈是凡夫所能?經言:「自未得度,欲度人者,無有是處。」縱有利他之心,若無利他之力、利他之行,則菩薩道但成一空言耳。凡夫所發悲心(實只是一有漏善心),多如畫水,瞬間即逝,終必墮入自利小行中。一墮於此,則障大慈悲,佛道無由得成矣。上至七地菩薩,入寂滅之境,觀一切皆空上無法可求下無生可度,尚難發起利他悲心,何況生死凡夫!此由行菩薩道的內因不具,以是故難。此是第二難,乃大小簡別。

三者無顧惡人,破他勝德。

或有上根利智,有心行菩薩道,而處此娑婆五濁惡世,逆緣障道,觸目皆是。處處五欲薰心,時時六塵亂性。未證無生忍、登不退地者,何能免此紛擾?雖有大悲心願,卻無順緣保任此德,多被種種惡人、惡緣、惡業之所破壞。如小樹未成,終被暴雨所折。昔日發大心之舍利弗,經不起天人考驗而退失菩提心,甘墮聲聞,自障悲心。聖者尚如此,何況凡夫?於今末法之際,五濁增盛,障難重重,此難彌顯。

此一難彰五濁惡世行菩薩道之外緣障道甚多,以是故難。此是第三難, 乃順逆簡別。

四者顛倒善果,能壞梵行。

或有出格丈夫,能不被惡緣所侵,修諸難行;若煩惱未斷,無明未破,盛德未成,此生成就,終無有望。所起諸行,但得人天果報而已(人天之果,非無漏善,暫樂還苦,名曰顛倒)。一旦墮入人天福樂中,多迷於五欲六塵而不能自拔(富貴學道難)。欲生生不退、世世修行者,恐萬中無一;多是隨業流轉去,一世不如一世。今世之梵行,則被來世之人天善果所破壞。猶如坯器,經雨則化也。如印光大師言:「既受生死,從悟入迷者多,從悟入悟者少。」此即所謂「三世佛怨」(以今世所修,縱得善報,然來世得果反墮,豈不怨矣。但求人天果報、不求生死解脫者,尤當思此)。如五祖戒、草堂清之輩,尚難逃此難,余者何人能免!所謂「生生

增上、久乃可得」者,亦只成「可望而不可及」矣(吾輩虛浪生死,雖值多佛,久未解脫,即在於此。道綽大師以此而設問,建立聖淨二門,確立淨宗地位;善導大師以此而立機法深信)。此即果中簡別。

前三就「因」論難,此四就「果」論難。以此世之果,即後世之因,意 顯生生世世皆難出輪迴矣。此是曇鸞大師三世通觀之深邃法眼,其智慧與 悲心,令人感服!凡欲久居娑婆救濟眾生者,尤當深思此難。若是久修菩 薩道,深證無生忍,能處染不染,逢惡不變,如鵝鴨入水,水不能濕者, 方堪遊戲地獄之門,處穢拔苦,任運度生。若是具縛凡夫,未得不退轉位, 不可混俗度生。如《大智度論》云:「具縛凡夫,有大悲心,願生惡世, 救苦眾生者,無有是處。何以故?惡世界,煩惱強,自無忍力,心隨境轉, 聲色所縛,自墮三塗,焉能救眾生!」

五者唯是自力,無他力持。

以上四難從義理上闡釋菩薩道難行的種種原因,古德判第一為智障,第二為悲障,第三、四為方便善巧障。有此諸障,故菩薩道難成。究其根源,則因「唯是自力,無他力持」故,以種種修行難關,皆須憑真實智慧功德力一一突破,方能成就佛道。若無真實智慧選擇力,難過第一難;若無大悲菩提心力,難過第二難;若無摧伏邪魔外道破壞力,難過第三難;若無「隔世不迷、入塵不染」之大三昧力,難過第四難。此四難不過,欲成佛

道,未之有也。一言以蔽之:末世眾生,於五濁之世、無佛之時,唯仗自力,不仗他力,終難成就菩薩道。此是二力簡別。

難行道唯是自力故,如跛人步行,一日不過數里,極大辛苦。其因雖多,可別歸為四難:一時難,二處難,三所行難,四所向難。所謂久乃可得,即時難;五濁之世、無佛之時,即處難;行諸難行(唯是自力),即所行難;至阿毗跋致(乃至上成佛道),即所向難。五重要義,顯此四難,可謂微妙至極,處處閃耀著智慧之光。

反之,易行道之所以易,因有「他力攝持」故:「但以信佛因緣,願生 淨土,乘佛願力,便得往生彼清淨土。佛力住持,即入大乘正定之聚。」 種種諸難,皆迎刃而解。以易行道不涉他種行業,不須智慧明辨他法真偽, 但稱彌陀佛名,求願往生則足。以念佛一法,佛所攝故,巧入佛法(暗合 道妙),無有非法可揀擇。如《觀經》言念佛眾生:「當坐道場,生諸佛 家。」若修他法,則需智慧明辨是菩薩法耶?非菩薩法耶?念佛則不如是, 唯以佛界為所緣境,乃直見父面,天然佛道。所謂「母子相憶,不相捨離」 也。無論上智下愚,皆可遵此一行,故無第一難。

凡夫因中雖無力成就菩提心,但願往生實即淨宗無上菩提,則可乘佛願力,入無為涅槃界,成就大乘極果,自然圓滿利他功德,所謂「能自利即能普利一切」也,故無第二難。

稱名一法,佛力攝護,易行易往,無有能破。時處諸緣無礙,時節久近 無礙,罪福多少無礙,所謂「諸邪業繫,無能礙者」,故無第三難。

生於淨土,見生之火,自然而滅;上成正覺,證大涅槃。不墮人天福樂中,永出輪迴,成就梵行,遊化十方,任運度生,故無第四難。

此四易皆由彌陀願力所成就,但能信受奉行,則稱名自歸,疾速圓滿功 德大寶。猶如水路,因船力故,須臾千里,此即他力之不可思議處!誠如 龍樹菩薩所彰:「一、速、必」也。

兩相比較:「餘門學道,似蟻子上於高山;念佛往生,如風帆揚於順水。」力用懸殊,自可體悟曇鸞大師「勸捨難行,歸於易行」之深切悲心。

### 2.他力速超 三願的證

曇鸞大師於「難易二道」判釋中,揭示難易的根源在自他二力。此二力開顯,使兩種勝法修學宗旨明朗。其難行之辨甚詳,以法顯機,明難行道乃大力聖人所能,非無力凡夫所堪,下劣凡夫,唯易行一道可通入;於易行道宗旨,其言雖簡,卻明示「信佛因緣,乘願往生」之肝要。為圓彰他力之超勝,《論註》最後引用彌陀三願以為的證,與「難易二道」首尾呼應,明豎出與橫超兩重因果之別。其文言:

問曰:有何因緣,言「速」得成就阿耨多羅三藐三菩提?

答曰:《論》言修五門行,以自利利他成就故。然「覈求其本, 阿彌陀如來為增上緣」。

「他利」之與「利他」,談有左右。若自佛而言,宜言「利他」; 自眾生而言,宜言「他利」。今將談佛力,是故以利他言之。當 知此意也!

凡是生彼淨土,及彼菩薩人天所起諸行,皆緣阿彌陀如來本願力 故。

何以言之?若非佛力,四十八願便是徒設。今的取三願,用證義意:

願言:「設我得佛,十方眾生,至心信樂,欲生我國,乃至十念, 若不得生者,不取正覺。唯除五逆,誹謗正法。」

緣佛願力故,十念念佛,便得往生。得往生故,即免三界輪轉之 事。無輪轉故,所以得速。一證也。

願言:「設我得佛,國中人天,不住正定聚,必至滅度者,不取 正覺。」

緣佛願力故,住正定聚。住正定聚故,必至滅度,無諸迴復之難, 所以得速。二證也。

願言:「設我得佛,他方佛土諸菩薩眾,來生我國,究竟必至一 生補處。除其本願,自在所化;為眾生故,被弘誓鎧;積累德本, 度脫一切;遊諸佛國,修菩薩行。供養十方諸佛如來,開化恆沙 無量眾生,使立無上正真之道。超出常倫諸地之行,現前修習普賢之德。若不爾者,不取正覺。」

緣佛願力故,超出常倫諸地之行,現前修習普賢之德。以超出常 倫諸地行故,所以得速。三證也。

以斯而推:他力為增上緣,得不然乎!當復引例,示自力他力相:

如人畏三逢故,受持禁戒。受持禁戒故,能修禪定。以禪定故,修習神通。以神通故,能遊四天下。如是等名為「自力」。 又如劣夫,跨驢不上。從轉輪王行,便乘虚空,遊四天下,無所 障礙。如是等名為「他力」。

愚哉!後之學者,聞他力可乘,當生信心,勿自局分也。

臺鸞大師於四十八願中別選三願作為易行疾至「的證」,明凡夫往生、 成佛皆彌陀願力成就。以第十八願明往生之因,以第十一、二十二願明往 生之果,意顯淨宗「念佛成佛」之無上因果。

三願以第十八願為根本,以有因自有果,無因則無果矣。所謂「若不生者,不取正覺」即通於果。曇鸞大師釋此願義甚為簡要明瞭,言:「緣佛願力故,十念念佛,便得往生。」仗他力故,十念即生,此即他力易往根源。何為「十念」?曇鸞大師釋言:

經言「十念」者:明「業事成辦」耳,不必須知頭數也。

觀此即知:「十念」非具體數目,乃「業事成辦」義,即一切眾生往生功德已由彌陀願行所成就,只要稱念「南無阿彌陀佛」,必定往生。

故知:十念業成,乃決定往生之論,非定量之數,即不在稱念數目之多少,自「不必須知頭數」,只管相續稱念即是,所謂「乃至十念」也。道 綽、善導將此開顯為「上盡一形,下至一聲」,使其義理大彰。

第十一、二十二願即顯往生之果:綠佛願力故,住正定聚,必至滅度; 超出常倫諸地之行,現前修習普賢之德。縱下品生者,雖不知無生之理, 一得往生,種種知見煩惱,亦自然而滅。如《大經》言:「生身煩惱,二 餘俱盡。」此橫超法益,非餘法能及,最難信受。曇鸞大師依二十二願意 言:

> 案此經推,彼國菩薩,或可不從一地至一地。言十地階次者,是 釋迦如來於閻浮提一應化道耳。他方淨土,何必如此?五種不思 議中,佛法最不可思議,若言菩薩必從一地至一地,無超越之理, 未敢詳也。

此釋意顯:往生淨土者,無品位之別。然經中處處言三輩九品差別相, 如何會通?通觀《大經》,知雖言差別,意實平等。《大經》言: 其諸聲聞、菩薩、天人,智慧高明,神通洞達,咸同一類,形無 異狀;但因順餘方,故有天人之名。顏貌端正,超世稀有,容色 微妙,非天非人。皆受自然虚無之身,無極之體。

故知,經中雖權說差別(亦或本師曲順聖道法益、巧攝聖道行人歸於淨 土之方便施設乎?或順凡情,就機之深淺而暫論品位乎?或絕凡夫慢不勤 策之偷心乎?聖義幽深,凡心難測),意實一味。曇鸞大師《讚阿彌陀佛 偈》釋此義言:

安樂聲聞菩薩眾,人天智慧咸洞達;

身相莊嚴無殊異,但順他方故列名。

顏容端正無可比,精微妙軀非人天;

虚無之身無極體,是故頂禮平等力。

又其《往生論註》言:

願往生者,本則三三之品,今無一二之殊,亦如淄澠一味,焉可思議!

機雖有「三三之品」,同乘佛願,往生淨土,則「無一二之殊」,正所謂「同因同行至菩提」也。

極樂果報「平等一味、隨意顯化」之義,以此開顯而明朗,此是曇鸞大

師首彰「凡夫往生報土」宗義,因果分明,一目了然。大師如是透徹經意, 顯淨宗心要,真乃「深得佛心、具無礙辯」也。

此三願之確證,明淨土法門往還迴向皆由他力。第十八、十一願顯「往生彼土、證悟佛果」仰仗他力往相,第二十二願明「上供諸佛,下化眾生」亦仗他力還相。故曇鸞大師言:「凡是生彼淨土,及彼菩薩人天所起諸行,皆緣阿彌陀如來本願力故。」因行果證,皆由他力,此即淨宗易行疾至甚深微妙義,是為不可思議功德,亦是此法難解難信之所以然。欲令易解, 曇鸞大師別以譬喻形象說明自他二力之優劣:

自力行者,須戒定慧成就,方能遊四天下。

他力行者,雖是劣夫,跨驢不上;乘轉輪王力,便可遊四天下。

劣夫乘轉輪王力,能遊四天下。喻無有戒定慧之凡夫,但乘佛願,即可往生成佛。他力之不可思議,以此得彰。故曇鸞大師於《論註》中處處顯彰「一切外凡夫人,皆得往生」要義,極讚此法言:

有凡夫人,煩惱成就,亦得生彼淨土。三界繫業,畢竟不牽。 則是不斷煩惱得涅槃分,焉可思議!

煩惱成就之凡夫,不斷煩惱得涅槃。此即他力難思議處,而此他力全彰 於名號功德中,《論註》言:「彼無礙光如來名號,能破眾生一切無明, 能滿眾生一切志願。」但能生信無疑,稱彼名號,即與彌陀願心相應,即 是如實之修行。以彼光明名號是「實相身」、是「為物身」故,自能止一 切惡、生一切善、滿一切願。其最後結言:「愚哉!後之學者,聞他力可 乘,當生信心,勿自局分也」,則是曇鸞大師判教指歸,勸人歸命彌陀、 稱彼名號、乘願往生。

《論註》初於難易對判中,明自力修證之難;最後引彌陀三願,顯他力成佛之易。曇鸞大師悲智苦心,深長可思也。

附「念佛成佛」因果如左圖:

從曇鸞大師判教思想中,可深知其於淨宗之不滅功勳,然「蓮宗十三祖」 【註】說卻忽略了曇鸞大師及後繼之道綽大師。中國淨土宗以東晉慧遠大師(三三四一四一六年)為初祖,其結集百餘智士於廬山東林寺共修,首開蓮社之風,影響頗盛,可謂一響百從。故宋朝天臺宗人宗曉法師於《樂邦文類》中訂立祖位時,視蓮社的創立為淨土宗之始,以慧遠大師為蓮社初祖。觀慧遠大師淨土思想,偏於觀想念佛,並融會般若、禪定之聖道理念,未能盡顯淨宗易行疾至之理。其時淨土經論尚未普遍流通於世,淨宗 法寶鮮而難見,故一生著述多是聖道理論,對淨土之釋亦依附於聖道教法。 觀《念佛三昧詩序》即明此義。其言:

> 諸三昧,其名甚眾;功高易進,念佛為先。何者?窮玄極寂,尊 號如來;體神合變,應不以方。故令入斯定者,昧然忘知,即所 緣以成鑒。

於此可見其淨土思想之一斑。因其偏於觀想念佛,仍屬難行之道,故攝機未普;雖亦別成淨宗一流,然至宋明以後,因根機漸劣,觀難成就,故少有人實修。而其「結集蓮社,共修淨業」之風尚,「功高易進,念佛為先」之首倡,及「三賭聖容,佛告當生」之事證,則對淨宗普及有深遠影響。「西方淨土」信仰因此而從「十方淨土」信仰中一躍而出,獨成一宗,故後言「淨土」者,即偏指「西方淨土」。

慧遠大師博宗六經,尤善老莊。自駐錫廬山以來,三十餘年影不出山。 其一生融會玄學,倡導中觀思想,有力地推動了佛法在中國的弘傳,而其 淨土思想則尚未形成體系。我國最早深入全面闡釋淨宗教理,開顯易修易 往之道者,即曇鸞大師。其《往生論註》開他力念佛之先河,明稱名易行 之本源,淨宗「易行、普被」宗旨,由此得以顯彰於世。

曇鸞大師「二道二力」判釋,為中國淨土宗判教之始,確立了淨土宗獨 特地位,為淨土宗的形成與發展奠定了堅實基礎,故有尊曇鸞大師為中國 淨土宗初祖者(日本「三國七祖」說,以之為三祖)。後之弘揚淨土者, 多以二道二力為指南,闡揚宗義。或彰難行道之難以導歸淨土,或顯易行 道之易而直指心要。千開萬閉,皆不離此。

曇鸞大師乃不測之人,北魏孝靜帝尊為「神鸞」、南朝梁武帝讚為「肉身菩薩」。其一生於山西石壁玄中寺建立淨土道場,上續廬山專修淨業之風範,下啟淨宗他力本願之教法,使淨宗易行一門,大彰於世。隋朝天臺智者大師(五三八一五九七年)於《淨土十疑論》中,即引用「難易二道」勸進行者;後之道綽、善導、少康等祖師,則傾一身之命,薪火相傳,大弘此道。誠如印光大師所讚言:

《往生論註》文義顯豁直捷,真能上繼匡廬,下啟天臺、西河、長安等,宜細看之。

曇鸞大師於淨土之功,非言思所能及。今能遠沾法益,皆其恩德所致。 《高僧和讚》讚其威德言:

本師曇鸞大師者,承菩提流支教導;

焚燒長命之仙經,深歸往生淨土門。

擱置四論之講說,廣演本願他力教;

引導具縛諸凡眾,平等進入涅槃門。

- 【註】淨土宗師資傳承,古來異說不一,影響最大者,即蓮宗十三祖說 與三國七祖說。
- 一、蓮宗十三祖:中國現在遵奉的淨宗十三祖,是經宋元明清的逐漸推選而形成的。淨宗立祖之說始於宋代,南宋宗曉法師立蓮宗六祖,即慧遠、善導、法照、少康、省常、宗賾。爾後,宋代的志磐法師在《佛祖統記》中除專敘天臺宗外,兼及禪宗、華嚴、法相、密宗、律宗五宗,而以慧遠、善導、承遠、法照、少康、延壽、省常為蓮宗七祖。宗曉、志磐同是天臺宗學者,宗曉立蓮宗六祖,志磐在此基礎上略有刪增,立為七祖,後人大致依志磐所訂。明清蓮池大師弟子增推蓮池大師為八祖。清道光年間,悟開法師增推蕅益大師為九祖、省庵大師為十祖、徹悟大師為十一祖。民國年間,印光大師改推清初截流大師為十祖,省庵大師、徹悟大師遞降為十一、十二祖。印光大師往生後,四眾弟子推其為十三祖。此即中國淨土宗十三祖的由來。
- 二、三國七祖:日本淨土宗尊曇鸞善導法脈而別有一淨宗祖師譜系,即 所謂「三國七祖」說:印度龍樹菩薩、天親菩薩,中國曇鸞大師、道綽大 師、善導大師,日本源信大師、法然上人。

中國蓮宗所訂祖師並無法脈上的承傳,只是「取異代同修淨業、功高德盛者」立為祖師。這種訂立祖位與他宗不同,他們並無直接的師承關係,甚至在教義上有迥然之別。日本所訂七祖,則與十三祖說有別,此七祖無一

不是「同修淨業、功高德盛者」,而且在教義上同出一流,雖無直接的師 承關係(道綽、善導除外),亦可謂一脈相承。這種私承法脈,正是淨土 宗迥異他宗之處,唯法是依,唯法是從,人人可循,無時空隔礙。 從兩國訂祖差異中,可窺知兩國淨土觀念的微細不同。中國十三祖說具有 包容性,以中國唐宋後,曇鸞、善導法脈之典籍失傳,淨土宗寓於諸宗, 融混齊歸理念曾一度為淨土法門的主流;此一包容性顯示了淨土法門的廣 大無礙。日本淨土宗則完全依曇鸞、善導法脈訂立祖位,突顯淨土宗清淨 無染的法脈傳承,別有宗祖味道。兩種傳承,反映淨土宗一體兩面:一廣 大無邊,圓收一切。二清淨無染,圓超一切。如是互融互攝,並彰一宗法 要。

# 第二章 聖淨決判 確立宗門(道綽大師)

## 一、聖淨二門判

自曇鸞大師開顯「二道二力」以來,繼承並發展其判教思想者,首即隋 唐西河道綽大師。

道綽大師(五六二一六四五年),山西並州文水人,出生於北齊武成帝時代,距曇鸞大師往生正好二十年,亦正是佛滅後之一千五百十一年,即佛法初入末法之時(以「正法五百年、像法一千年」計)。

大師十四歲出家,初習《涅槃》、《般若》等,後慕名參訪石壁玄中寺, 見曇鸞大師碑文,如雷貫心,豁然醒悟,遂捨涅槃業,歸入淨土門。

道綽大師私承曇鸞大師法脈,繼往開來,將一代時教歸結為兩種勝法: 一聖道門,二淨土門。如是分判,擬定宗名,在理論體系上確立了淨土宗 的地位。其代表作《安樂集》言:

> 問曰:一切眾生皆有佛性,遠劫以來應值多佛,何因至今,仍自 輪迴生死,不出火宅?

> 答曰:依大乘聖教,良由不得二種勝法以排生死,是以不出火宅。何者為二?一謂聖道,二謂往生淨土。其聖道一種,今時難證:

一由去大聖遙遠,二由理深解微。是故《大集月藏經》云:「我 末法時中,億億眾生起行修道,未有一人得者。」當今末法,現 是五濁惡世,唯有淨土一門,可通入路。是故《大經》云:「若 有眾生,縱令一生造惡,臨命終時,十念相續,稱我名字,若不 生者,不取正覺。」

又復一切眾生,都不自量:若據大乘,真如實相、第一義空,曾未措心。若論小乘,修入見諦修道,乃至那含羅漢,斷五下,除五上,無問道俗,未有其分。縱有人天果報,皆為五戒十善能招此報,然持得者甚稀。若論起惡造罪,何異暴風駃雨。是以諸佛大慈,勸歸淨土。縱使一形造惡,但能擊意專精,常能念佛,一切諸障自然消除,定得往生。何不思量,都無去心也!

一代聖教,有大小乘之分,即菩薩乘、聲聞乘;亦有三乘之說,即人天乘、聲聞乘、菩薩乘。道綽大師將一代時教歸為兩種勝法:一聖道門,二淨土門。聖道門者,即希於此土證聖之道。淨土門者,即往生彼土成佛之法。此二勝法,通為大乘菩薩道,然聖道一種,有廣狹二義;就狹義而言,別指菩薩道。就廣義而言,既指菩薩乘,亦含聲聞乘乃至人天乘,以大乘自含聲聞、人天乘故。大師言「若據大乘」,即菩薩乘;「若論小乘」,即聲聞乘;「縱有人天果報」,即人天乘<sup>人天乘本非解脫道,故特加「縱有」二字以區別之</sup>。

此「聖淨二門」判,是道綽大師對「難易二道」的歸納、總結。其言雖

簡,其義甚深,極彰兩種勝法一難一易之心要。龍樹、曇鸞雖有難易之判, 純在法義上著眼,未昇華為一宗教門體系。道綽大師將此歸為聖淨二門, 二尊二教意顯,淨宗教法得彰。

曇鸞大師釋聖道難證的原因理極詳盡,道綽大師則擇其綱要,結示聖道門之難有二由一證。二由即:一去大聖遙遠,二理深解微。一證即:《大集經》證。略申述其義:

一、去大聖遙遠:此難意顯末法眾生,上離大聖佛陀至為遙遠,難得護 念攝受之益。近則生處五濁熾盛之際,障緣倍增,知識難逢。以末法修道 者多,成就者稀,所謂「億億人修道,未有一人得者」也。《付法藏經》 云:「善知識者,即是得道全分因緣。」既無人得道,則無緣親近善友知 識,智為能度之聖道門,何由得入?此明無外緣成就菩薩道,是以故難。

「去大聖遙遠」一句,義含曇鸞大師「五重之難」,因五重之難是說「於 五濁之世,於無佛時」。佛才入滅,即是無佛之時,何況去大聖遙遠!至 於「五濁之世」,也因去大聖遙遠而彌顯,以時愈下而濁愈增故。故知五 難乃至百千萬難,一言以蔽之,即歸根於「去大聖遙遠」。此即「無他力 持」而甚難之反證,意顯他力於解脫道之重要。

二、理深解微:此有二義:一明聖道法義甚深,二顯眾生根機陋劣。末 法雖有經論住世,但智慧淺薄之機,無擇法眼,不能自辨佛法修學津要。 所謂「佛法無人說,雖慧不能解」也。故於甚深之法,悟解甚微。「解」 尚甚微,「行」自無由起,「證」更勿容論。此明內因不具,是以故難。 此難正顯「唯是自力」之局限,以此導歸他力救度之法。

以上二義,攝內外一切因緣。因緣不具,曇鸞大師所言第一難尚不能過, 況後三難!道綽大師已敏銳地感受到末法眾生於聖道之「信、解、行、證」 四門中,但具「信」門,「解」門已稀,「行」門則已由「難行」而至「無 行」矣。一無大乘之行,二無小乘之行。若論大乘,則於「真如實相、第 一義空,曾未措心」。若論小乘,則於「修入見諦修道,乃至那含羅漢, 斷五下欲界之欲貪、瞋恚、身見、戒禁取見、疑、五煩惱結除五上<sup>色界無色界之色貪、無色貪、掉舉、</sup> 慢、無明五煩惱結,無問道俗,未有其分」。甚至於能持五戒十善者,亦甚稀 少矣。若論起惡造罪,則無異暴風駃雨。此義非唯道綽大師獨唱,亦是他 宗同感,如《法華玄讚》云:

若佛正法,教行證三,皆具足有。

若佛像法,唯有教行,無證果者。

若佛末法,唯有教在,行證並無。

竊思法本無三時之分,機則有深淺之別,故有正像末之異。具教行證, 名為正法;但有教行,名為像法;有教無餘,則為末法矣。道綽大師立足 於此,特作聖淨之判,以明聖道一法不契末時,淨土一宗通於三時。

為顯聖道之難證,道綽大師初言大乘「曾未措心」,次言小乘「無問道 俗,未有其分」,最後言人天乘亦「持得者甚稀」。由大乘而至小乘,最 後降至有漏人天乘,可謂善法步步退,退至無可再退之地(何有行門可 言)。論及造惡,則如異峰突起般說:「若論起惡造罪,何異暴風駃雨」。 如是正反比較,自給人觸目驚心的震撼(機深信)。此正是「諸佛大慈, 勸歸淨土」的原因。然末世凡夫,隨順佛意,樂歸淨土者鮮。或自負上根, 以大乘自命;或獨善其身,以求自了;或執人天小善,不希解脫。如是眾 機,外似賢善,內總虛假,難與聖道一法相應;若不別歸淨土一門,自必 隨業流轉,永無出離之日。此即吾等無始劫來雖值多佛,仍未解脫的原因。 如是造罪眾生,唯有淨土一門,可通入路。以有「稱我名號,若不生者, 不取正覺」之誓願故(法深信)。大師為喚醒沉迷之人,故言「一切眾生, 都不自量」、「何不思量,都無去心也。」但能歸心淨土,則「縱使一形 造惡,但能繫意專精,常能念佛,一切諸障,自然消除,定得往生。」造 罪凡夫唯一出離之緣,顯彰無遺。

此段要文,短短數語,一貫而來,如江河決堤,似海潮奔湧。大師意甚 明瞭,悲甚殷切!有緣聞此痛快直捷之言者,當善自思量,選擇念佛,樂 歸淨土,方不負大師一片婆心。

為顯末世凡夫無由自力證果之事實,道綽大師引《大集經》「末法時中, 億億眾生,起行修道,未有一人得者」之聖言以為的證,彰末世凡夫之有 心無力,可謂一針見血,不容置疑(《安樂集》廣引經論說明末法時代「白 法隱滯,多有諍訟,微有善法得堅固」之理甚詳,文繁不錄)。前有理證, 今有經證,事證更不待言,人各悉知。

道綽大師出家,正遇上北周武廢佛(五七四年),耳聞目睹末法之種種 跡象,故特別留心當時流傳教內的末法思想,審時度世,尋求即生了脫之 道。直至四十多歲,尚無結果,可謂漸漸雞皮鶴髮,無常逼在眼前。然生 死猶未了,內心的不安、焦慮、恐懼,可想而知。幸有緣得見曇鸞大師碑 文,知彌陀願王不棄一人,有如黑暗中忽見光明,心中憂慮頓時消失。從 此,擱置涅槃廣業,專修淨十一門。坐不背西,每日念佛七萬聲,並廣勸 大眾稱念南無阿彌陀佛,教以用麻豆記數,每稱一名便數一粒,人稱之為 「小豆念佛」。累計多者達八十至九十石,中等者得五十石,最少的也有 三十石。因其所化,晉陽、太原、文水等地,七歲以上皆能念佛。後發明 念珠以為記數方便,並自行穿製,送與四眾,教以念佛。為顯虔敬歸而之 意,大師常教人不向西方涕唾、便利,不背向西方坐臥。不信彌陀淨土甚 至欲誹謗者,一接觸大師,無不被其虔誠風範所感動,而改容歸向,一心 念佛。

道綽大師於念佛之餘,常宣法音,開悟有緣,一生宣講《觀經》近二百遍,開啟專修專弘之先風,溢美於世,為諸祖所崇仰。如今五濁增盛,去大聖更為遙遠,再難見有大師如此「自信教人信」之虔敬風範者矣。或如

#### 印光大師所言:

道綽大師一生專弘淨土,講淨土三經近二百遍,可知一年之中當講四五遍。不以繁重為忌,唯期人各悉知。今人則必不肯如是重重屢講也,古人以利人為本,今人以求名為本,若專講淨土,人或輕之,所以不肯專精致力於此一法也。

道綽大師以其切身經歷,感受到自力修行的艱難,深知無始以來的業力 非自力所能化解。縱欲以凡夫之心效法菩薩之行,多是有心無力,亦如大 象陷於淤泥深潭而不能自拔。然未遇他力之緣,亦只有空疲於自力無謂的 掙扎。當有緣得遇彌陀大悲急救之法,看到了一切眾生解脫的希望,從內 心深處發出了「一切眾生,都不自量」的呼喊,欲使仍在泥潭中掙扎的行 人,當歸他力攝取,入此淨土一門。悲憫之懷,溢於言表。

## 二、教赴時機論

經典與現實的映照,使道綽大師深深感受到下劣之機,生是五濁惡世, 處此末法時代,若不別依淨土,終無出離之緣。唯有淨土一門,可通入路; 唯依念佛一行,得度生死。此是釋迦本師懸為末法眾生指歸的徑路,藉大 師開顯而明瞭。

道綽大師從自身修為中,深深體會到機法相應的重要性,明確提出了「教

赴時機」的理念,其言:

#### 若教赴時機,易修易悟;若機教時乖,難修難入。

一代時教,法門雖多,各有應機之別。若能善觀時節因緣,擇選應機要法,則可少用功勞多得利益,所謂「易修易悟」也。反之,若不明機法相應之理,錯亂修習,自然「難修難入」。是以道綽大師特別注重「時代」與「根機」而選擇相應於時機之「教法」,分明指示:「今時眾生,應稱佛名號。」

對時機的深刻反省,成為道綽大師選擇教法、確立宗門的基石。《安樂 集》初引《正法念經》及《大集月藏經》詳辨「時、機」言:

《正法念經》云:「行者一心求道時,常當觀察時方便。」若不得時、無方便,是名為失,不名利。何者?如攢濕木以求火,火不可得,非時故;若折乾薪以覓水,水不可得,無智故。是故《大集月藏經》云:「佛滅度後:

第一五百年,我諸弟子,學慧得堅固。

第二五百年,學定得堅固。

第三五百年,學多聞讀誦得堅固。

第四五百年,造立塔寺,修福懺悔得堅固。

第五五百年,白法隱滯,多有諍訟,微有善法得堅固。」

道綽大師以此聖言量而選擇相應於末法「時、機」之教法云:

計今時眾生,即當佛去世後第四五百年,正是懺悔修福,應稱佛名號時者。

《安樂集》引用大量經證,為末法眾生決出唯一可行之道,即是「稱名念佛,往生安樂」。其言「縱使一生造惡之機,臨終十聲稱佛,亦得往生」,即徹彰此義。此乃大師借《觀經》極惡最下之機,顯名號為極善最勝之法,別彰彌陀無機不攝之本願。雖舉「下至十聲」,意攝「上盡一行」,彰「乃至十念,莫不皆往」也。第十八願義,以此而清晰明瞭。自此,觀想觀像之念佛,始轉而盛行口稱一行,此是道綽大師為萬世凡夫大開往生之門、成佛之道,透徹佛心,極暢佛懷。《高僧和讚》讚其德言:

本師道綽禪師者,擱置聖道之萬行;

唯有淨土之一門,說為可通之入路。

本師道綽禪師者,擱置涅槃之廣業;

勸勉五濁之群生,歸信本願之他力。

道綽大師以「聖淨二門」攝一代聖教,並剖析「機法相應」要義,顯淨 土一門乃唯一赴時應機之法。故知:聖淨分判,旨欲勸捨聖道,歸於淨土。 其言「罕一得者」,即彰末法時代,聖道已徒有其法,無堪行之機。言「唯 有淨土一門,可通入路」及「何不思量,都無去心也」,則是攝歸淨土之 金言。誠如法然上人所言:

立聖道、淨土二門意者,為令捨聖道入淨土門也。

此即聖淨二門判的真實內涵。淨土宗學者,須知此旨,設雖先學聖道, 若於淨土一門有其志者,應棄聖道,歸於淨土。如《金言錄》所言:

莫留諸教之得道於耳底,唯稱本願之名號於口中。

# 第三章 彌陀垂跡 大成淨宗(善導大師)

淨宗判教經不斷孕育、發展,藉道綽大師聖淨之判,易行之道即脫穎而出。機法相應之教法、教義基本確立,宗旨亦趨明朗。並因其專弘專修,使淨土一法盛傳於世。彌陀光明,大顯神威。如日騰空,光芒萬丈。蒙受光澤者,不可計數。然淨宗系統教相仍有幽隱之處未盡彰明,猶待時機開顯。光明善導和尚,乘願而來,上承龍樹、天親、曇鸞、道綽諸祖法脈,集淨土大成,使淨宗教門行門、教相教義、宗旨意趣、方便真實、正依經典等,皆一一明確,一切幽隱之處亦無不明瞭。無盡寶藏,一旦盡開,宛如宮殿矗立,巍然莊嚴。淨土宗得以登上歷史舞臺,廣攝末代苦惱群萌。

善導大師(六一三一六八一年),俗姓朱,山東臨緇縣人(一說安徽泗縣人),十歲出家,師事密州明勝法師,初研《法華》、《維摩》等大乘經典,後見西方變相圖,大為震撼,便生「欣慕淨土,深願往生」之情,言:「何當託質蓮台,棲神淨土!」

大師一日偶入經藏,探得一經,即《觀無量壽經》,一覽之後,甚為歡喜,歎言:「修餘行業,迂僻難成;唯此觀門,速超生死。」自此,常修此法,得證三昧,親睹極樂樓閣、寶池等依正莊嚴。

唐貞觀年中,大師二十餘歲,聞道綽大師在山西玄中寺開闡淨土法門, 乃不遠千里,前往問津。蒙道綽大師面授《觀經》幽意,徹悟淨土真髓, 深歸彌陀本願, 直入念佛一門。

貞觀十九年(六四五年),道綽大師往生,善導大師即離開玄中寺,回 到京城長安,高樹法幢,大興法化。

善導大師出生於隋朝大業九年,往生於唐高宗永隆二年,春秋六十有九。歷經唐高祖、太宗、高宗時代,活躍於國運鼎盛的太宗、高宗時期,而大師出生前統一天下之隋文帝時代,佛教正以旺盛之勢在復興發展,文帝頒下「佛教治國策」、「佛教興隆策」、「天下佛寺復興詔」等,興隆佛法,舉國上下,無不崇仰聖教。在佛教信仰如此澎湃之際,大師從無量光明土應化而來,以其非凡氣魄,高舉念佛成佛旗幟,廣度群萌。亦如《疏》云:「今乘二尊教,廣開淨十門。」

有人問曰:「念佛之善,生淨土耶?」

大師答曰:「如汝所念,遂汝所願。」

答已,大師即自念佛,口出光明。見者歡喜,自然歸心念佛。

古來弘通淨土者多,然洞曉三經意旨者少,更有錯解三經要義障往生道者,或以欣求淨土為執相外求,或視十念往生為別時意趣,或別重自佛而輕他佛。如是別解別行,大障念佛往生一法。為力挽宗風,顯彰彌陀超世本願,大師標心結願,奮筆著疏,暢如來興世本懷,顯彌陀救度悲願。其

疏現存有五部九卷:《觀經四帖疏》四卷,《法事讚》二卷,《往生禮讚》一卷,《般舟讚》一卷,《觀念法門》一卷。《觀經疏》為本疏,釋淨宗教義,獨顯大師超人智慧;餘四為具疏,彰淨宗行門,別露大師信仰情操。此五部九卷聖典,乃淳篤信仰之悲心流露,蘊含無盡寶藏,取之不竭,百讀不厭。饑者遇之,如得佳餚;貧者遇之,如得寶珠;浪者遇之,如得歸宿。特蒙聖僧指授、諸佛證定之《觀經四帖疏》,則是淨宗教理的中柱,往生西方的目足,直指彌陀肝心,暢佛救度本懷,貴重如經。大師於《觀經疏·後跋》言:「某今欲出此《觀經》要義,楷定古今」、「此義已請證定竟,一句一字不可加減,欲寫者一如經法。」可見此疏之重要,法然上人讚為「彌陀直說」,開宗立教,獨尊此疏。

五部九卷,集淨土大成,系統完善了淨宗教門行儀。今權分二門,以顯 大師楷定古今之曠古神蘊:一教判集成,二教義集成。

# 一、教判集成

### 1.大判聖教

### (1)二藏二教判

臺鸞大師「二道二力」判,詳明淨土宗旨;道綽大師聖淨二門判,確立 淨土宗門。法益至此雖顯,然教相猶未詳明。善導大師在此基礎上,特作 教相之判,彰淨宗於一代時教中的獨特尊高地位。《觀經疏》言:

問曰:此《經》二藏之中何藏攝?二教之中何教收?

答曰:今此《觀經》,菩薩藏收,頓教攝。

一代佛法,古德多判為二藏二教。二藏者:即聲聞藏,菩薩藏。二教者: 即頓教,漸教。善導大師判《觀經》為菩薩藏收,為頓教攝,《大經》、 《彌陀經》不言自明。淨宗教相,以此得明。

菩薩之道,旨欲上求下化;求生淨土,似專自利,何以為菩薩藏收?

由來不願生淨土者,多疑於此。如元照律師初發大願,常生娑婆,通達佛理,作大導師。提攜群生,令入佛道。復見高僧傳慧布法師云:「方土雖淨,非吾所願,若使十二劫蓮花中受樂,何如三塗極苦處救眾生也。」由是堅執所見,歷涉數年,於淨土門,略無歸向,見修淨業,復生輕謗。後遭重病,色力痿羸,神識迷茫,莫知趣向。病癒之後,頓覺前非,悲泣感傷,深自克責。志雖洪大,力未堪任。自是盡棄平生所學,專尋淨土教門。二十餘年,未嘗暫捨。如是之人,古來非一。如蕅益大師初亦藐視淨土,以為曲被中下,後因大病因緣而歸於淨土。窺知,菩薩若無自度之能,何有化他之功?唯有自行圓滿,方能真實利他。然娑婆穢土,障緣重重,自行難圓,利他難顯。西方淨土,佛力住持,疾成佛道,任運度生。如《大經》言:「供養十方諸佛如來,開化恆沙無量眾生。」是以華嚴海眾,悉

歸淨土;諸經所讚,多在彌陀。故知:求生淨土,正為「上求佛道,下化 眾生」,是菩薩行,非聲聞道。況聲聞藏一向不明淨土教,唯大乘菩薩藏 開啟此門,並處處顯明此法乃「二乘非所測,唯佛獨明了」之一乘佛道。

淨土一法能速證菩提、二利圓滿,故善導大師判為頓教。此「頓」與他 宗所判頓教是同是異?詳觀五部九卷,知此有與奪二義。與之,與諸頓教 同;奪之,超異諸宗。觀大師《般舟讚》即知:聖道權實頓漸之法,通為 漸教;淨土弘願稱名一行,別為頓教。其言:

釋迦如來真報土,清淨莊嚴無勝是,

為度娑婆分化入,八相成佛度眾生。

或說人天二乘法,或說菩薩涅槃因;

或漸或頓明空有,人法二障遣雙除;

根性利者皆蒙益,鈍根無智難開悟;

瓔珞經中說漸教,萬劫修功證不退。

觀經彌陀經等說,即是頓教菩薩藏;

一曰七曰專稱佛,命斷須臾生安樂;

一入彌陀涅槃國,即得不退證無生。

聖道八萬四千法門,皆以自力了生脫死,雖有權實頓漸之別,然須斷惑 證真,非普攝眾機之法,縱有圓頓之理,卻無普攝之益,所謂「根性利者 皆蒙益,鈍根無智難開悟」也;縱雖利根,亦須萬劫修功,方證不退,所 謂「久乃可得」也。號為頓中極致之禪宗,亦無不如此,如禪宗古德言:「理雖頓悟,事須漸修。」善導大師慧眼明澈,權借《瓔珞經》,總判聖 道諸法悉為漸教。云:「門門不同名漸教」也。

反觀淨土,不斷惑業,得預補處,是「具縛凡夫、屠沽下類,剎那超越成佛之法」,方便、易行、疾至,所謂「一日七日專稱佛,命斷須臾生安樂;一入彌陀涅槃國,即得不退證無生」也。唯此一法,不假方便,自得心開,不斷煩惱,得入涅槃,故為無與倫匹之頓教。

善導大師頓漸之判,立足於二力之別。通途如天臺、華嚴等,雖有權實 頓漸之教判,皆約自力而言;淨土一法,偏就他力而論。雖云實教,異自 力實;雖云頓教,異聖道頓。此乃超過諸宗之法門,非權實漸頓之所攝。 雖非權實之所攝,而強立真實之名,以示他力真實之體;雖非漸頓之所攝, 而假與頓教之稱,以顯橫超橫截之用。曇鸞大師謂之「上衍之極致,不退 之風航」。善導大師則高判為「頓教一乘海」、「無為涅槃界」。後之蕅 益大師雖借天臺「圓、頓」教之名,亦發揮淨宗橫超諸宗之義,言持名一 法「至簡至易、至頓至圓」,是「方便中第一方便,了義中無上了義,圓 頓中最極圓頓 | 之教,「十方佛土,無此名相,無此階位,無此法門」。 綜觀諸祖判釋,窺知淨十一法構超諸法,非他宗能及。為區別於聖道頓教, 古德多讚淨土為「頓中之頓」、「圓中之圓」。其獨立尊高之地位,以此 可鑒。

聖道之華嚴法華,素有全圓、純圓之稱,今何以貶為漸教?觀善導大師釋,知大師特著眼於機法相應之益。華嚴法華,雖為一實大教,大機得益,小根無份,故雖頓猶漸也。淨土一法,萬機普攝,易行橫超,其無上利益非華嚴法華能及,故為頓中頓也。此義如《佛說無量壽經甄解》所言:

今就「利益」論,彼假此真。何故?彼說速疾成佛道,不見速疾成佛人,故自成別時意趣。法體非別時意,人機劣故。今信不疑者,十即十生。往生不退至菩提故,初生處即菩提。在世滅後,但此一法故,一切凡聖行無別故,利益真者無過斯。

由難易二道、聖淨二門,至頓漸二教之判,淨土宗對一代時教之教相分 判得以圓彰。後之蕅益大師判此為橫豎二門,印光大師判為通別二法。雖 立名不同,大義無二。

略將兩種勝法之別,示圖如左:

### (2)出世本懷論

淨土一法,既為易行易往之頓教,能令凡聖通往,五乘齊入,釋迦本師何以廣開八萬四千法門?善導大師《般舟讚》言:

佛教多門八萬四,正為眾生機不同。 門門不同名漸教,萬劫苦行證無生。

故知,八萬四千法門,乃本師隨機施教之法,雖門門不同,總為漸教。 如是廣開方便,其義何在?大師《法事讚》云:

或說多聞而得度,或說少解證三明,或教福慧雙除障,或教禪念坐思量,

如來出現於五濁,隨宜方便化群萌:

種種法門皆解脫,無過念佛往西方。

上盡一形至十念,三念五念佛來迎;

直為彌陀弘誓重,致使凡夫念即生。

觀此,知諸餘法門皆是「隨宜方便」之教,唯念佛一行是「究竟解脫」 之法。三念五念,佛皆來迎。如是力用,非餘能比。故善導大師言:

種種法門皆解脫,無過念佛往西方。

又言:

唯有徑路修行,但念阿彌陀佛。

綜觀諸釋,知釋迦廣開一代時教,旨在導歸淨土一門。所謂「廣開要門,

顯彰弘願」也。善導大師言:「望佛本願,意在眾生,一向專稱彌陀佛名」,徹顯此義。是知,釋迦出世本懷,固為開示悟入佛之知見,終歸在宣說彌陀本願,教令念佛。以入佛知見,無過於往生西方;但入此門,一切諸門悉皆得入。教門雖多,唯此一法,能令速滿足,功德大寶海。可謂大事因緣,端在於此。是故勇猛世尊,處處指歸。《大經》彰此心要言:

如來以無盡大悲,矜哀三界,所以出與於世,光闡道教,欲拯濟群萌,惠以真實之利。

真實之利,唯在彌陀本願。華嚴法華,雖亦真實之法,因其「深固幽遠,無人能到」,故真實之利,無從可得。彌陀本願,三根普被,五乘齊入,乃至一念,具足無上功德。真實之利,無過於此。故大悲世尊「慈悲哀愍,特留此經,止住百歲。其有眾生,值斯經者,隨意所願,皆可得度。」此即釋迦出世本懷之極顯,彰興世本意,唯在宣說淨土一法。諸佛舒舌證誠,亦顯諸佛興化正意,唯在淨土。可謂「三世諸如來,出世正本意,唯說阿彌陀,不可思議願」也。故善導大師言:「誓生淨土者,即稱諸佛本願意也。」誠知:一代所說難行諸教,不論教門權實,不問說時先後,總為化前教,是為入淨土門之方便。此一用意,從《觀經》中完全流露出來。

又,諸佛淨土無量,何以本師偏讚西方,勸念彌陀?善導大師《往生禮 讚》云: 諸佛所證,平等是一;若以願行來收,非無因緣。然彌陀世尊,本發深重誓願,以光明名號攝化十方,但使信心求念。上盡一形,下至十聲、一聲等,以佛願力,易得往生。是故釋迦及以諸佛,勸向西方,為別異耳。亦非是稱念餘佛不能除障滅罪也。應知。

諸佛雖多,願行有別。唯有彌陀,誓願深重,「以佛願力,易得往生」。 是故釋迦諸佛,偏讚西方,勸念彌陀。尋其根源,在彌陀之誓願,其「諸 佛咨嗟」願言:

> 設我得佛,十方世界無量諸佛, 不悉咨嗟稱我名者,不取正覺。

偈言:

我至成佛道,名聲超十方, 究竟有不聞,誓不成等覺。

欲令十方眾生,究竟得聞彌陀名號,法藏比丘,特發「諸佛咨嗟」之悲願。故釋迦諸佛,乘大悲本願,悉皆稱揚讚歎彌陀一佛,欲令我等凡夫, 易得往生也。《法華》欲暢之本懷,以此得彰。誠知:

如來所以與出世,唯說彌陀本願海。

誓願弘深,利益廣博,是以千經共闡,萬論均宣,諸祖普弘。故唐宋以後,諸宗齊歸淨土,普欲共暢如來本懷,由此形成中國淨土教史上特有的大融合。此是後話,詳見第四章。

### 2.細判淨宗

### (1)要弘二門判

#### ① 要弘二門

曇鸞、道綽對易行道之釋,直指第十八願,可謂頓捨聖道,直入淨土。但細觀淨土三經,內容甚廣,直說彌陀本願之外,亦涉及聖道之理,何以曇鸞、道綽獨依第十八願定淨土宗旨?十三定觀、三福九品,同為聖言,豈非淨土行門?又,粗看三經,似乎各有側重,如《大經》以彌陀誓願為本,《觀經》以十六觀為重,《彌陀經》以稱名為要。三經似各有別,何獨以稱名一行以為宗本?此疑未決,法門難彰。由來眾說不一,即在於此。道綽大師雖有「所修萬行,但能迴向,莫不皆往。然念佛一門,將為要路」之釋,但意猶未暢。善導大師別就淨土一門,明細分判,開顯「要弘二門」,使方便與真實得以顯彰,三經一貫宗旨,以此通明。《觀經疏》言:

娑婆化主,因其請故,即廣開淨土之要門;安樂能人,顯彰別意 之弘願。

其「要門」者:即此《觀經》定、散二門是也。「定」即息慮以 疑心,「散」即廢惡以修善。迴斯二行,求願往生也。

言「弘願」者:如《大經》說:「一切善惡凡夫得生者,莫不皆 乘阿彌陀佛大願業力為增上緣也。」

所謂「要門」,有定散二門,謂之定善、散善。定善即《觀經》十三種 定觀<sup>一日想觀,二水想觀,三地想觀,四寶樹觀,五寶池觀,六寶樓觀,七華座觀,八像觀,九真身觀,十 觀音觀,十一勢至觀,十二音觀,十三雜想觀,此十三定觀,總不離極樂依正莊嚴,旨 在依相住心,以期「息慮凝心」。散善即《觀經》三福九品,其意在「廢 惡修善」。迴斯二行,求願往生,是為要門。</sup>

十三定觀,攝定機眾生;三福九品,應散動根機。末世眾生,業障深重,境細心粗,觀難成就,故於定善一門,不作細論。今時眾生,能行三福,已甚稀有。權順散心之機,略顯三福要義,以明「九品迴心、莫不皆往」義。三福者,《觀經》言:

- 一者孝養父母,奉事師長,慈心不殺,修十善業。
- 二者受持三歸,具足眾戒,不犯威儀。
- 三者發菩提心,深信因果,讀誦大乘,勸進行者。

此三福,一為世善,二為戒善,三為行善。《觀經疏》釋言:

第 一 福:即是世俗善根。曾來未聞佛法,但自行孝養、仁、義、禮、智、信,故名世俗善也。

第二福者:此名戒善。就此戒中,即有人、天、聲聞、菩薩等戒。 其中或有具受不具受,或有具持不具持。但能迴向,盡得往生。

第三福者:名為行善。此是發大乘心凡夫,自能行行,兼勸有緣。 捨惡持心,迴生淨生。

又,就此三福之中,或有一人單行世福,迴亦得生;或有一人單行戒福,迴亦得生;或有一人單行行福,迴亦得生。或有一人行上二福,迴亦得生;或有一人人具行三福,迴亦得生;或有人等,三福俱不行者,即名十惡、邪見、闡提人也。

觀此釋,知散心眾生,修三福行業者,無論行業多少,但能迴心,皆得往生。《觀經》以所行深淺而開出九品差別,意顯「迴心皆往」義。若論

其行之初,未必為往生也。如中下品之機,平生未曾見聞佛法,但自然行孝,臨終遇善知識,「為其廣說阿彌陀佛國土樂事,亦說法藏比丘四十八願」,聞此事已,得生西方。故和尚釋言:

以此文證,但是不遇佛法之人,雖行孝養,亦未有心希求出離。直是臨終遇善,勸令往生。此人因勸迴心,即得往生。又此人在世自然行孝,亦不為出離故行孝道也。

「因勸迴心,即得往生。」所謂「要門」者,其「要」在此。

觀要門義,知定散二門皆是以自力修諸功德,迴向求往。《觀經》以定 散二善,攝聖道四攝六度,乃至八萬四千行門。

定散二門,攝定散二機,然攝機未盡,仍有既無力凝心修定,亦無力廢 惡行善者,如破戒、十惡、邪見、闡提人等。《觀經》於散善文之下三品 中,即為破戒、造罪乃至五逆十惡之機,大開稱名一行,示造罪凡夫特別 往生徑路——念佛往生。此即真實除苦惱法,普應群機,易行疾至。故源 信大師言:「得其便宜,無如念佛。」本師應韋提夫人之請,廣開淨土之 要門,即欲顯此大悲急救之法,所謂「顯彰別意之弘願」也。一切善惡凡 夫,以彌陀大願業力為增上緣,無不往生淨土。淨土宗旨,至此而大顯。

所謂「弘願」者,即彌陀普度萬機之弘廣大願,通指四十八願,別在第

十八願。一切善惡凡夫,依此誓願,得生淨土。此意詳如《大經》,《觀經》 經》雖廣說定散二善,實欲別彰弘願。其定散文中,大要有六處顯彰別意 弘願。定善有二處,散善有四處。

定善二處者,初於第七「華座觀」中顯彰弘願,釋尊欲說「除苦惱法」時,住想西方;阿彌陀佛知情故,應聲即影臨東域,佇立空中,放光攝受。章提夫人「因佛力故,得見無量壽佛及二菩薩」,當下信入,證入無生。此即意顯「除苦惱法」在於佇立空中的「南無阿彌陀佛」。故善導大師釋言:「彌陀應聲即現,證得往生也。」

次於第九「真身觀」中,以「光明遍照,十方世界;念佛眾生,攝取不捨」文而顯彰「念佛往生」本願。此即顯「真身觀」意在以「佛身」而彰「佛心」<sup>別意弘願</sup>,如《觀經》言:

觀佛身故,亦見佛心。佛心者:大慈悲是,以無緣慈,攝諸眾生。

章提夫人於「華座觀」中因見佛相好而入信,今於「真身觀」言:「觀佛身故,亦見佛心。」意顯非由觀佛身而入信,乃由「即佛身見佛心」而入信。佛心是大悲救度之心,「以無緣慈,攝諸眾生」。佛身光明,即慈心流露,此所謂身心一如也。故知:章提夫人於「華座觀」見佛得忍,剋實而言,是因彌陀慈光攝受而信入。今以「念佛眾生,攝取不捨」顯彰此

義。至此,《大經》「聞其名號,信心歡喜」之意,已顯彰無遺。故善導 大師釋言:「佛光普照,唯攝念佛。」

散善四處者,初於中下品為行孝之人說四十八願,略有顯彰,次於下三 品中,偏以最劣之機,逐一彰顯弘願法益。如下上品之機,一生「多造惡 法,無有慚愧。命欲終時,遇善知識,為說大乘十二部經首題名字。以聞 如是諸經名故,除卻千劫極重惡業。智者復教,合掌叉手,稱南無阿彌陀 佛。稱佛名故,除五十億劫生死之罪」。初聞經名,除罪千劫,後稱佛名, 除罪五十億劫,意顯稱名功勝。故化佛菩薩至行者前,讚言:

善男子!以汝稱佛名故,諸罪消滅,我來迎汝。

聞經與稱名本乃並說,化佛來迎,何以獨讚稱名一行?善導大師釋言:

所聞化讚,但述「稱佛之功,我來迎汝」,不論聞經之事。然望 佛願意者,唯勸正念稱名,往生義疾,不同雜散之業。如此經及 諸部中,處處廣歎,勸令稱名,將為要益也。應知。

故知,下上品文,即彌陀自彰弘願念佛之益。下中品,更為毀犯五戒、 八戒及具足戒等造罪凡夫,廣讚阿彌陀佛十力威德、光明神力,彰弘願法 益。及至下下品,則為五逆十惡之機,大開稱名一行,因其苦逼失念,善 友教以口稱,頓轉獄火為清涼風,乘寶蓮花得生淨土。此下下品以最下之 機,獨顯名號功德超勝無比,無人不救,稱名皆往。

從中下品至下下品,即散善文中——顯彰別意弘願。尤其對「無有佛法、 世俗二種善根,唯知作惡」之人,大開弘願法益。如是之機,觸目皆是。 若遇善緣,即得往生;若不遇善,即入三塗。無緣大悲,以此而彰。

根機愈劣,法益愈顯。釋尊於《觀經》中初開定善一門,以攝定機眾生; 次說散善一門,以應散動根機;最後宣稱名一行,急救逆惡苦機。悲心分分流露,弘願層層顯彰,如蓮花漸開,蓮子自現,此即本師攝化至極善巧。 如是「廣開淨土之要門,顯彰別意之弘願」,示大悲普覆之益,有如夜來之香,彌漫虛空,處處可聞。

#### ② 要弘廢立

「要弘二門」判,不僅是對一部《觀經》的分判,亦是對整個淨土教法的細判。凡往生經所涉教行,無一不攝。窺《觀經》開權顯實宗旨,知要門乃隨他意而說,即本師因請而開之方便,以攝眾機歸於淨土。其行業猶難,攝機未普,未顯彌陀超世悲願,未暢如來度生本懷,故釋迦如來於「要門」中,處處顯彰別意「弘願」;最後於流通文中,則全捨定散二善,唯囑稱名一行。《觀經》宗旨至此而得以大顯,有如花落而蓮自成矣。其文言:

#### 佛告阿難:汝好持是語,持是語者,即是持無量壽佛名。

此文結勸念佛一行,是《觀經》眼目、心要。一部《觀經》內容雖廣, 旨歸在此。如千里來龍,在此結穴。善導大師徹悟佛意,顯彰其義言:

> 上來雖說「定、散」兩門之益, 望佛本願,意在眾生,一向專稱彌陀佛名。

此「要弘廢立」之文,可謂絕代妙釋,將一部《觀經》廢立要義完全揭示出來,顯彰《觀經》目的不在十三定觀、三福九品,而在「持無量壽佛名」的弘願念佛。釋尊初雖暫隨他意而廣開定散二門,最後即閉之;一開永不閉者,唯稱名一行。如是廢立,顯《觀經》宗旨在稱名念佛。故釋云:「定散文中,唯標專念名號得生」。此即本師隨自意而說,以顯彰別意弘願。

所謂「望佛本願」者,即望彌陀本願也。彌陀選擇念佛,釋迦付囑稱名, 此即二尊一致之教。可謂隱顯雖殊,化導是一。

又,此「一向專稱」之釋,亦是善導大師對「弘願門」之結示、指歸, 意顯「一向專稱」即是「乘彼願力」,以此顯彰「乃至十念,若不生者, 不取正覺」本弘誓願。其文雖短,透徹淨宗心要,極暢如來本懷。可謂筆 力萬鈞,朗徹大千;淨土宗義,如撥雲見日,朗然獨耀。 所謂諸行雖可迴向得生,實非憑此等行業往生。顯意是自力之行,實則 隱彰佛力接引。以極樂報土,小聖尚難依自力往生,定散二善,猶為三界 有漏之業,如何得往!然釋尊為普攝群機巧入淨土,故權開要門,勸以世 出世善迴向求往,使其冥順佛願,自亦蒙彌陀接引。亦即不能直入第十八 願之機,則權以十九、二十願導之,最後再勸歸第十八願。為別顯淨土易 行易往真實義,《觀經》特別付囑稱名一行,以歸「念佛往生」之本願。 《彌陀經》則顯彰《觀經》玄義,全捨方便攝機要門,唯顯真實弘願法益。 貶少善不生,唯稱名得往。此即本師攝要門入弘願門,攝第十九、二十願 之機悉歸第十八願;三願同歸念佛之旨,以此而大顯。善導大師處處顯此 要義:

《法事讚》言:

極樂無為涅槃界,隨緣雜善恐難生; 故使如來選要法,教念彌陀專復專。

《般舟讚》言:

相好彌多八萬四,一一光明照十方; 不為餘緣光普照,唯覓念佛往生人。

《往生禮讚》言:

彌陀身色如金山,相好光明照十方; 唯有念佛蒙光攝,當知本願最為強。

唯有念佛蒙光攝,當知本願最為強。此即淨土真實義,弘願一門,徹彰 無遺。明瞭此義,則三經義旨,可洞若觀火;一向專稱之義,朗然獨耀。 《大經》「一向專念無量壽佛」宗旨,得以徹底開顯出來。

要弘二門判,將淨宗方便與真實開顯無遺,使三經義理得以疏通。未入淨土者,即可由要門而歸向淨土;已修淨土者,則完全導歸真實弘願一一一向專稱彌陀佛名。此即本師「廣開要門,顯彰弘願」之意趣。所謂「種種思量巧方便,選得彌陀弘誓門」也。而要門的引導,使聖道與淨土之間有了一聯結紐帶,不能頓歸他力念佛者,亦可藉定散迴向而歸淨土。一代時教,萬善之機,得以統攝無餘;同時更細微地簡別出淨土門中「諸行迴向」與「本願念佛」之異。此是善導大師在曇鸞、道綽獨彰真實義的基礎上,建立起了淨土宗的完整體系。

略將要弘二門大義,示圖如左:

要門—諸行迴向—自力—疏雜之行—方便—隨他意—廢淨土宗 ↓弘願門—念佛往生—他力—正定之業—真實—隨自意—立

從「要弘二門」判中,知淨土宗雖有二門,歸宗在「弘願門」。此義廣

顯於《大經》,然隋唐之際,他宗行人多依《觀經》定散二善修習淨業, 不明其根本宗旨在念佛。故道綽、善導悉依《觀經》明辨淨土宗旨。道綽 大師順觀門之義,首明「觀佛三昧」為宗的觀念,其《安樂集》言:

今此《觀經》,以「觀佛三昧」為宗。若論所觀,不過依正二報。

此是道綽大師判《觀經》宗旨,其「觀」通指十六觀,含攝「觀、念」 二義,即十三定觀與稱名念佛。若論其指歸,則偏指稱名一行。所謂「今 時眾生,應稱佛名號時者」也,此是貫穿一部《安樂集》的根本宗旨。大 師辨定宗旨後,不言其觀,而別依諸部大乘,顯念佛三昧功能不可思議, 意顯《觀經》宗旨在念佛一門。其「聖淨二門」判中,更以下品下生章之 稱名一行,釋第十八願,顯「稱佛名號,順佛本願」要義。窺知所言「觀 佛三昧」,實隱彰「稱名念佛」之「念佛三昧」。此淹含之義,藉善導大 師開顯而明朗。善導大師將《觀經》大義判為要弘二門,顯明「觀佛」與 「稱名」之別;並依此義初判一經二宗,言:

> 今此《觀經》:即以「觀佛三昧」為宗,亦以「念佛三昧」為宗; 一心迴願往生淨土為體。

《觀經》權說要門,別彰弘願,故一經有二宗。所謂「觀佛三昧」即「要

門」,「念佛三昧」即「弘願門」。顯看似有二宗,然觀佛仍帶自力難行, 既非彌陀本願,也非釋尊本懷,更非十方眾生所能;唯念佛是他力易行之 道,是彌陀本願、釋尊本懷、十方眾生所能。因此,釋尊於《觀經·流通 分》中不付囑「觀佛」之「要門」,而付囑順佛本願之稱名一行,此即釋 尊「廢觀立念」密義。善導大師釋言:「上來雖說定散兩門之益,望佛本 願,意在眾生,一向專稱彌陀佛名。」揭示《觀經》真實意趣唯在「念佛 三昧」,兩宗至此歸於一宗。《疏》言「此《經》定散文中,唯標專念名 號得生」,即顯一經真宗。故知,《觀經》之「觀」,以顯見之,為日想 水想之觀:以隱取之,則為觀佛本願之觀,所謂「觀佛本願力」也。此即 二尊一致的真實教法。

略將兩宗歸於一宗要義,附表於後:

上來雖說「定、散」兩門之益·望佛本願·意在眾生·一向 專稱彌陀佛名。 ——《觀經疏·散善義》

善導大師在明淨土宗旨時,別顯宗之所歸在往生淨土,言「一心迴願往 生淨土為體」,以此顯彰名號功德正為攝受眾生,一心迴願往生,此即本 願招喚之敕命——「欲生我國」(乃至觀佛之要門,亦以迴願往生為體, 若不迴願,則不成往生業)。至此,明知念佛意趣在順佛本願,乘願往生, 所謂「南無」「阿彌陀佛」也。「念佛為宗,往生為體」宗趣,得以明朗。 如是顯彰淨宗「彼土成佛」與聖道「此土入聖」之不同,淨宗弘願正義, 得以暢顯無遺。

## (2)正雜二行判

無論何宗,悉有「教相」與「行法」二門(如天臺教觀二門),一為教養理論,一為實踐方法。教相為安心分,行門為起行分。二門如目足相依,不可分離。若教不歸行,則如貧人數寶,終無所獲;若行無教證,則易受他法所惑,誤入歧途。要弘二門為淨宗教相細判,以明安心所在。欲明淨宗行業,善導大師更作「正雜二行」之判,使教行二門交相輝映。如是依教判入行法,藉行法彰教義,楷定了淨宗修學宗旨。

正雜二行判,首大判「正行」與「雜行」,次細判「助業」與「正定業」。如是一一簡別,決出「正定業」,顯彰「聖淨二門」及「要弘二門」 判的意義、歸宿。《觀經疏》言:

> 就行立信者,然行有二種:一者「正行」,二者「雜行」。 言「正行」者,專依往生經行行者,是名「正行」。何者是也? 一心專讀誦此《觀經》、《彌陀經》、《無量壽經》等。 一心專注思想、觀察、憶念彼國二報莊嚴。

若禮,即一心專禮彼佛。

若口稱,即一心專稱彼佛。

若讚歎供養,即一心專讚歎供養。

是名為正。又就此正中,復有二種:

一者「一心專念彌陀名號,行住坐臥,不問時節久近,念念不捨 者,是名正定之業,順彼佛願故」。

若依禮誦等,即名為「助業」。

除此正助二行以外,自餘諸善,悉名「雜行」。

若修前正助二行,心常親近,憶念不斷,名為無間也。

若行後雜行,即心常間斷,雖可迴向得生,眾名疏雜之行也。

此正雜二行判,文有二意:一明「往生行相」,二判「二行得失」。

先略述往生行相,以明判行標準。

往生之行雖多,善導大師大分為二:一正行,二雜行。

一「正行」者,有開合二義:初開為五種,後合為二種。

初開為五種:一讀誦正行,二觀察正行,三禮拜正行,四稱名正行,五 讚歎供養正行。

第一「讀誦正行」:即專讀誦《觀經》、《彌陀經》、《無量壽經》。

第二「觀察正行」:即專觀察憶念極樂依正二報。

第三「禮拜正行」:即專禮拜阿彌陀佛。

第四「稱名正行」:即專稱念彌陀名號。

第五「讚歎供養正行」:即專讚歎供養阿彌陀佛。

次合為二種:一正定業,二助業。

正定業者:即「一心專念彌陀名號,行住坐臥,不問時節久近,念念不捨」也。

正定業有二義:一正選定之業,二正決定之業。前就彌陀而言,彌陀五劫思惟,選捨諸行,選取念佛一行以為往生本願,故名為「正選定之業」。後者就眾生而言,眾生信順彌陀,一心專念彌陀名號,則順彼佛願,決定往生,故名為「正決定之業」。

助業者:除稱名之外,讀誦、觀察、禮拜、讚歎供養四種是為助業。

所謂助業,即助成正定之業,非指往生須憑助業。「順彼佛願、決定往生」之業唯一無二,即「一心專念彌陀名號」。其餘「讀誦、觀察、禮拜、讚歎供養」四業,本非正定之業,但入淨土門,須藉此助成正定業。如通過讀誦、觀察等,了知極樂「無有眾苦,但受諸樂」之依正莊嚴,而生欣慕;了知「唯有念佛蒙光攝」之本願,而歸於稱名。此即由助業達成正定業之目的,所謂「聞說阿彌陀佛,執持名號」也。善導大師言:「望佛本

願,一向專稱。」即彰顯行門歸宿。故知:「一向專稱」即是五正行之指 歸處,若歸於一向專稱之正定業,助業自然攝於其中,三業自專,畢命念 佛。如是即專修之相,常與彌陀願心相應,決定往生。

何故五正行之中,唯稱名念佛為正定業?大師釋言:「順彼佛願故」, 即稱名念佛是彌陀本願行。專稱佛名者,順彼佛願,必得往生也。

- 二「雜行」者:除以上正助二業以外,自餘諸善,悉名雜行。雜行廣言 則無量無邊,總攝聖道八萬行門;略而論之,亦可翻對五種正行束為五種 雜行:一讀誦雜行,二觀察雜行,三禮拜雜行,四稱名雜行,五讚歎供養 雜行。
- 第一「讀誦雜行」:為往生極樂,除讀誦淨土三經外,於大小乘、顯密 諸經受持讀誦,悉名讀誦雜行。
- 第二「觀察雜行」:為往生極樂,除觀察極樂依正莊嚴外,於大小顯密 事理觀行不捨,悉名觀察雜行。
- 第三「禮拜雜行」:為往生極樂,除禮拜彌陀一佛外,於一切諸餘佛菩 薩及諸天等禮拜恭敬,悉名禮拜雜行。

第四「稱名雜行」:為往生極樂,除稱彌陀一佛名號外,亦稱自餘一切 佛菩薩及諸天等名號,悉名稱名雜行。 第五「讚歎供養雜行」:為往生極樂,除讚歎供養彌陀一佛以外,於一切諸餘佛菩薩及諸天等讚歎供養,悉名讚歎供養雜行。

雜行不順佛願,非往生之業,故須至心迴向,方可得生。

一代時教甚廣,涉及行門亦多,善導大師判「行」標準是以「往生經行」 為指南:專依往生經行行者,是為「正行」;不依往生經行行者,則為「雜 行」(此即於一代聖教中決出淨土經典,亦如聖淨二門之分判,決出淨土 門)。此是正雜分際,故大師所判五種正行,皆不離淨土經典,不離極樂 依正,不離彌陀名號。以國土及佛名,攝持眾生之三業,自然心常親近, 憶念不斷,如是即為無間之業,是為正行。其餘眾行,雖可迴向得生,總 為「疏雜之行」,心常間斷故(正雜分判立足於往生;若不歸淨土、別修 聖道者,則所謂雜行是其正行。當善知此義)。

又,往生經甚多,所說往生行亦廣,大師從眾多往生經中,特別選出《大經》、《觀經》、《彌陀經》而確立正行標準,以此三經中,就其攝化方便言,已攝盡種種行業;就其根本宗旨論,則完全導歸一向專稱。故知:「往生經行」者,即三經共明之「一向專稱」一行也。善導大師將正行細分為「正定業」與「助業」,明往生經所標之行唯在「正定業」。

次述二行得失,以明行門歸宿。

《疏》云:「若修前正助二行,心常親近,憶念不斷,名為無間也。若

行後雜行,即心常間斷,雖可迴向得生,眾名疏雜之行。」此即二行得失 之文。按此文意,知正雜二行,得失有五:

正行五得者:與彌陀親、近、無間、不用迴向、純。

雜行五失者:與彌陀疏、遠、有間、必用迴向、雜。

略述五對得失之義:

第一、「親、疏」對者:

「親」者:修正行者,於阿彌陀佛甚為「親暱」。如《疏》云:「眾生 起行,口常稱佛,佛即聞之;身常禮敬佛,佛即見之;心常念佛,佛即知 之。眾生憶念佛者,佛亦憶念眾生;彼此三業,不相捨離,故名親緣也。」

「疏」者:雜行也。眾生口不稱佛,佛即不聞之;身不禮佛,佛即不見之;心不念佛,佛即不知之。眾生不憶念佛者,佛即不憶念眾生;彼此三業,常相捨離,故名「疏雜之行」也。

第二、「近、遠」對者:

「近」者:修正行者,於阿彌陀佛甚為「鄰近」。如《疏》云:「眾生 願見佛,佛即應念,現在目前。」故名「近緣」也。 「遠」者:雜行也。眾生不願見佛,佛即不應念,不現在目前,故名 「遠」也。

第三、「無間、有間」對者:

「無間」者:修正行者,於彌陀憶念不間斷,故云「名為無間」也。

「有間」者:修雜行者,於彌陀憶念常間斷,故云「心常間斷」也。

第四、「不迴向、迴向」對者:

「不迴向」者:修正行者,縱令不別用迴向,自然成往生業。如《疏》 云:「今此《觀經》中,十聲稱佛,即有十願十行具足。云何具足?言南 無者,即是歸命,亦是發願迴向之義;言阿彌陀佛者,即是其行。以斯義 故,必得往生。」

「迴向」者:修雜行者,必用迴向之時,方成往生之業,若不用迴向, 則不成往生之業,故云「迴向得生」也。

第五、「純、雜」對者:

「純」者:修正行者,是純極樂之行,以正助二業,不離彌陀一佛故。

「雜」者:修雜行者,非純極樂之行,通於人天三乘,亦通於十方淨土, 故云「雜」也。 正雜得失,大義如上。雖有五不同,若論其本,即往生「定」與「不定」也。《往生禮讚》詳明此義,其言:

若能如上,念念相續,畢命為期者,十即十生,百即百生。何以故?無外雜緣得正念故;與佛本願得相應故;不違教故;隨順佛語故。

若欲捨專修雜業者,百時稀得一二,千時稀得三五。何以故?乃由雜緣亂動失正念故;與佛本願不相應故;與教相違故;不順佛語故;繫念不相續故;憶想間斷故;迴願不殷重真實故;貪瞋諸見煩惱來間斷故;無有慚愧懺悔心故;又不相續念報彼佛恩故;心生輕慢,雖作業行,常與名利相應故;人我自覆,不親近同行善知識故;樂近雜緣,自障障他往生正行故。

何以故?余比曰自見聞:諸方道俗,解行不同,專雜有異。但使專意作者,十即十生;修雜不至心者,干中無一。

此二行得失,如前已辨。仰願一切往生人等,善自思量。已能今身,願生彼國者,行住坐臥,必須勵心克己,晝夜莫廢,畢命為期。上在一形,似如少苦;前念命終,後念即生彼國。長時永劫,常受無為法樂,乃至成佛,不經生死,豈非快哉!應知。

此即善導大師對二行得失的精要闡釋,觀其大義即知:

正行五得者:必定往生也,所謂「專意作者,十即十生」。其得雖有四因,核其實,則唯一,即「與佛本願得相應故」。能與佛本願相應,自然

無外雜緣得正念、不違教、順佛語。

雜行五失者:往生不定也,所謂「修雜不至心者,千中無一」。其失雖 有十三由,根本在「與佛本願不相應故」。有此一失,則餘之十二皆失矣。

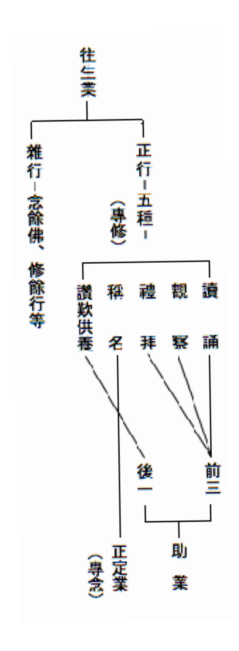
善導大師詳辨二行得失,意在眾生「善自思量」,捨「千中無一」之雜 行,歸「十即十生」之正行,即專依往生經行行也。《般舟讚》言:

萬行俱迴皆得往,念佛一行最為尊, 迴生雜善恐力弱,無過一曰七曰念。

此即善導大師導歸正定業的最要開示,即勸捨雜行,歸於正行;藉由助業,入正定業也。此與要門導歸弘願義緊密相依,意顯「乘彼願力,一向專稱」要義。

二行二業的細判,是善導大師對往生行業的楷定,將往生正因正行,緊 密聯繫起來,絲絲相扣,毫無錯亂。至此,淨宗教行二門,相資而成。一 向專稱之他力易行道,如水落石出,雲開月現。無力明辨淨宗心要的垢障 凡夫,可輕鬆自如地歸投彌陀無礙光明,念佛往生矣!

略將正雜二行大義,示圖如左:



又此「正雜二行」判,意在就「行」立「信」,即依往生行成就「必定往生」之信心。然行有正雜,以何立信?觀二行得失即知,就行立信,是以正行建立必定往生信心。以「修雜不至心者,千中無一往生」故;修正行則「十即十生,百即百生」也。又正行雖有五,唯稱名一行順彼佛願,

是決定往生業。故知就行立信,核其本,即依稱名一行,建立必生信心。即念佛之人,當作得生想,信「稱名必生」也。其餘助業,即是以同類善根助成此一信心。如此就行立信,信行互攝,彰信行一體、信行不二之旨。故真信者,自然一向稱名;一向稱名,思必定往生者,則信在其中。若疑念佛往生不定者,即是自我設限,是為不如實修行,曇鸞大師謂之「信心不淳、信心未決」。讀誦等助業,即為決疑生信,令知念佛必生也。反之,雖略有少疑,但不礙行,亦不妨往生。法然上人言:「邊疑邊念佛,即得往生。」雖疑猶念佛,意顯信仍在其中。《大阿彌陀經》言諸多行者,初信佛法,奉行佈施等,後復中悔:

心中狐疑,不信分檀佈施作諸善,後世得其福;不信有彌陀佛國; 不信有往生其國。雖爾者,其人續念不絕,暫信暫不信;意志猶 豫,無所專據。續其善願為本,故得往生。其人壽命病欲終時, 阿彌陀佛即自化作形像,令其人目自見之,口不能復言,但心中 歡喜踴躍,意念言:我悔不知益齋戒作善,今當往生阿彌陀佛國。

自古以來,即有無數行者,未必深知攝取不捨之大悲本願,但始終續其 善願為本(信在其中),一心念佛,更有如鸚鵡學舌念佛往生者;他們雖 不知彌陀光明無礙,但無時不蒙悲心攝護。如一古德所言:「煩惱障眼雖 不能見,大悲無倦常照我身。」疑心未決者,以此可起決定往生之心也。 故知,但能相續念佛,決定往生無疑。究其實,信疑乃對待之法,因疑故論信;然信者無別,唯信念佛也。若一向念佛,自然順佛本願,得生彼國,此所謂潛通佛智也。如三寶滅盡之時,無有經教住世,唯有佛名流布,爾時聞一念,尚且得生。今時念佛,如何不生!

綜觀經文事證,知所謂往生決定者,決定在名號,非凡夫之心。若離名號而於自心中求信,如於空中覓鳥跡,終不可得。若不顧我心,一向稱名,知定得往生,自然起決定之心。善導大師廣開信仰之門,最後言:「望佛本願,一向專稱。」以此標示淨宗歸結,唯在念佛,別無他義;唯任口稱,別無可用心處。如是自絕凡夫一切思慮、籌量、計度之心,令恆住正念,不為一切異見異學之所破壞。法然上人深明此意,故獨立念佛一行,言:

### 淨土宗之心要者,在於「不論是誰,但念佛皆往生也」。

就行立信之道,無過於斯,此可謂他力安心極致!不言信而信在其中,不絕疑而自無疑。故知,淨土宗旨可謂「不論淨穢,不論善惡,不論信疑;總之,不可論心之是非。凡夫之心,善惡共迷,不可作為出離之要道,唯稱南無阿彌陀佛,即得往生也。」若執信心而不歸念佛,有如手執契卷而不知取用也。淨業行人,當以行攝信,一向念佛。法然上人言:

倦念佛之人者,失無量寶之人也; 勇念佛之人者,開無邊悟之人也。 應以願往生心,相續念佛。

# 二、教義集成

善導大師得蒙泄瓶之教,弘判頓漸二教、要弘二門、正雜二行,將淨宗心要和盤託出,淨宗判教體系至此而臻完美。除教判外,善導大師於教義亦處處楷定,集其大成。時節因緣成熟,淨宗思想得以圓彰於世。現將其宗義大要,歸結如下,以餉行人。

# 1.淨土法門 本爲凡夫

從龍樹菩薩至道綽大師,皆本著「機法相應」的立場選擇教法。八萬四 千法門,能應下凡之機者,唯淨土一法、稱名一行。龍樹菩薩為「儜弱怯 劣、無有大心」之人,特說易行之道,隱彰「淨土一法,本為凡夫」要義。 道綽大師以「教赴時機」理念,為造罪凡夫選擇稱名一行,顯彰淨土教是 「赴時」、「應機」之法。善導大師探經玄義,繼承並發揮此一心要,楷 定「淨土一法,本為凡夫」宗義,大悲本願得以大彰。《觀經疏》初引十 處經文證顯此義,後釋三輩九品通為凡夫。其言: 看此《觀經》定善及三輩上下文意,總是佛去世後,五濁凡夫; 但以遇緣有異,致令九品差別。何者?

上品三人,是遇大凡夫;中品三人,是遇小凡夫;下品三人,是遇忍凡夫,以恶業故,臨終藉善,乘佛願力,乃得往生。 今以一一出文顯證,欲使今時善惡凡夫,同沾九品,生信無疑, 乘佛願力,悉得生也。

三輩九品,雖遇緣不同,本質是一——五濁凡夫:上輩為大乘凡夫,中輩為小乘凡夫,下輩為惡業凡夫。如是善惡凡夫,同乘佛願,得遂往生。 古來註疏,多視三輩九品為大小聖人,故善導大師廣引經論,一一對破, 顯「淨土一法,本為凡夫,不干大小聖也」。

佛心本乃平等普攝,何以偏為凡夫?良以常沒眾生,無有出離之緣,唯 賴他力攝取。故彌陀特發大悲,救度垢障凡夫。願言:

> 我於無量劫,不為大施主, 普濟諸貧苦,誓不成等覺。

善導大師顯「普濟諸貧苦」之悲願言:

諸佛大悲於苦者,心偏愍念常沒眾生,是以勸歸淨土。 亦如溺水之人,急須偏救,岸上之者,何用濟為! 「溺水之人,急須偏救。」此即諸佛「心偏愍念常沒眾生」之至極大悲。 彌陀悲願如此,釋迦應化如此,諸佛證讚亦如此。此是諸佛同體之大悲, 正是「一佛所化,即是一切佛化;一切佛化,即是一佛所化」也。佛佛道 同,光光無礙。誠如《大經》所言:

> 一一華中,出三十六百千億光;一一光中,出三十六百千億佛。 身色紫金,相好殊特。一一諸佛,又放百千光明,普為十方,說 微妙法。如是諸佛,各各安立無量眾生,於佛正道。

「安立眾生,於佛正道。」此即彌陀、釋迦、諸佛大悲之極顯。由此悲 心中,自然流露出三經華文,開顯淨土無上妙義,普攝眾機歸於淨土。

彌陀超發弘誓願,本為平等度脫一切眾生。為成就此事,而以極下凡夫 為本,最後選擇稱名一行遍透機宜,得以暢其本懷。釋尊「慈悲哀愍,特 留此經,止住百歲」,即是本為凡夫之真實寫照。《莊嚴經》尤顯彌陀「大 悲為凡」之義,其言:

> 輪迴諸趣眾生類,速生我剎受快樂; 常運慈心拔有情,度盡阿鼻苦眾生。

按:本為凡夫,非不攝聖,此有「舉凡攝聖,舉下攝上」之意。如《觀 念法門》言:

# 一切罪惡凡夫,尚蒙罪滅,證攝得生; 何況聖人願生,而不得去也。

故知:淨土一法雖本為凡夫,意兼聖人。「本為凡夫」乃大悲極唱,彰彌陀攝機之縱深,如《大經》言:「地獄鬼畜生,亦生我剎中。」若從橫廣而言,則九界有情,皆是彌陀所要救度之機,《大經》言:「十方眾生,若不生者,不取正覺。」善導大師言「五乘齊入」,即顯此要義。究其實,深廣無礙,縱橫交織,共彰攝機之普耳。而善會「本為凡夫」之旨,則更能深深體會到,「諸佛大悲於苦者」,乃為發起我等下劣凡夫之無上信心也!佛慈廣大,感悅徹髓。

彌陀佛名,是五劫思惟的結晶,是無量功德的源泉,可消凡夫無量罪業,可滿眾生一切志願。縱然地獄現前,稱彼佛名,亦能化地獄火為清涼風,乘寶蓮花往生淨土。《觀經》極顯此義言:「稱佛名故,諸罪消滅,我來迎汝。」然《大經》第十八願言:「唯除五逆,誹謗正法。」兩經意似有違,如何消釋?此義不決,則本為凡夫之義猶未暢顯。道綽大師雖將其意蘊揭示出來,但疑猶未決。善導大師深究佛意,顯佛抑止悲心,永絕此疑。其《觀經疏》言:

此義仰就「抑止門」中解,如四十八願中,除謗法、五逆者,然此之二業,其障極重,眾生若造,直入阿鼻,歷劫周慞,無由可

出。但如來恐其造斯二過,方便止言:「不得往生」,亦不是不攝也。

又下品下生中,取五逆、除謗法者,其五逆已作,不可捨令流轉,還發大悲,攝取往生。然謗法之罪未為,又止言:「若起謗法,即不得生。」此就未造業而解也;若造,還攝得生。

觀此即知,兩經言異義同。《大經》就未造而言,《觀經》就已造而論。 未造者,「方便止言,不得往生」,此即「抑止門」。已造者,「還發大 悲,攝取往生」,此即「攝取門」。此抑止攝取二義,深顯彌陀呵護有加 而又悲心無盡也。可謂愛之甚切,護之尤深。兩經融會,竊知第十八願正 以造罪凡夫為正機。以彌陀為救度十方眾生而發超世悲願,然十方眾生中, 有聖有凡,有善有惡。大小聖人固能謹守佛之通誡,諸惡莫作,眾善奉行, 白淨其意。下劣凡夫則有心而無力,多被業力所困,隨業流轉。如《地藏 經》言:「閻浮提眾生,舉止動念,無不是業,無不是罪。」如是眾生: 「是一千四佛所放捨者,所謂眾牛厚重煩惱,專行惡業。如是眾牛,諸佛 世界所不容受,是故擯來集此世界……如是眾生,斷諸善根,離善知識, 常懷瞋恚,皆悉充滿娑婆世界;悉是他方諸佛世界之所擯棄,以重業故。」 彌陀悲愍如是被諸佛所放捨之眾生,故別發超世弘願,救度五逆十惡之極 重惡人。但能迴心,莫不皆往。如巨石置於船上,即得不墮。故善導大師 言:

#### 以佛願力:五逆十惡,罪滅得生;謗法闡提,迴心皆往。

「以佛願力,迴心皆往。」大悲為凡之本願,以此得以大彰。彌陀無礙 光明,至此始暢通無礙。

彌陀悲願,善惡不分,是非不辨,是否濫施慈悲?縱容邪惡?執於有為 有漏世善者,難免有此疑惑。觀印光大師讚偈,即可欣然釋懷。其言:

四十八願度眾生,逆惡歸心也來迎; 非是混濫無簡擇,憐彼是佛尚未成。

「憐彼是佛尚未成」,悲心何其廣大。誠如殷殷慈母,不捨逆子。如是大悲,反令下劣凡夫難以信受。或憂業障深重,或慮福德淺薄,或疑修學時短。種種疑慮,不一而足。為絕凡夫疑情,令安心念佛,諸佛舒舌證誠:「汝等眾生,當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。」善導大師懇心勸言:「無問罪福時多少,心心念佛莫生疑。」此即一掃眾疑,攝歸佛願。本為凡夫之法,自爾透過重重疑雲,入一切眾生心想中。

# 2.彌陀報佛 極樂報土

淨土一法,既為凡夫,凡夫往生,當生何處?自古以來,對極樂國土判 法各有不同,或判為報土,或判為化土,或判為報化二土,或判為四土。 曇鸞大師隱彰「報佛報土」義,但未作明細分判,以此時尚未有他宗異議 故。至道綽大師時代,諸宗漸起,各宗祖師競相註釋淨土經典。他宗行者,多依聖道理念、自宗教義權判淨土,異說不一,使淨土宗旨不明,教義不彰。故道綽大師依《大乘同性經》判「彌陀是報佛、極樂寶莊嚴國是報土」,力辨他宗之非,首先明確「報佛報土」義。然義猶未暢,未顯彌陀「酬因感果」之別願。故有疑云:若是報土,唯菩薩可入,凡夫則無由得生高妙報土,只能往生化土。故多判極樂為報化二土。此疑未決,異論紛起。善導大師乘勢廣引經證,力顯「報佛報土」義,彰「凡夫乘願,直入報土」宗要。《觀經疏》言:

問曰:彌陀淨國,為當是報是化也?

答曰:是報非化。云何得知?如《大乘同性經》說:西方安樂阿彌陀佛,是報佛報土。又《無量壽經》云:法藏比丘在世饒王佛所行菩薩道時,發四十八願,一一願言:「若我得佛,十方眾生,稱我名號,願生我國,下至十念,若不生者,不取正覺。」今既成佛,即是酬因之身也。又《觀經》中,上輩三人,臨命終時,皆言「阿彌陀佛」及與「化佛」,來迎此人。然報身兼化,共來授手,故名為與。以此文證,故知是報。然報應二身者,眼目之異名。前翻報作應,後翻應作報。凡言報者,因行不虛,定招來果;以果應因,故名為報。又三大阿僧祇所修萬行,必定應得菩提;今既道成,即是應身。斯乃過現諸佛,辨立三身;除斯以外,

更無別體,縱使無窮八相,名號塵沙,剋體而論,眾歸化攝。今 彼彌陀,現是報也。

佛有法、報、化三身,今何以獨涉報化,而不論法身?若論法身,非淨 非穢,絕思絕議,離言說相;且諸佛同共一法身,無二無別;又法報不二, 故不別論法身。報化義則是自他異論,故善導大師特判之。

所謂「報」者,即「因行不虛,定招來果;以果應因,故名為報。」彌 陀超發四十八願,積植菩薩無量德行(因),最後成就萬德莊嚴之「南無 阿彌陀佛」、成就「無有眾苦,但受諸樂」之寶莊嚴國(果),此即「以 果應因」之報佛報土。為彰此義,證文有三:一《大乘同性經》、二《大 經》、三《觀經》。他宗祖師多判彌陀為應化身土,為破彼義,成立自宗, 故初引《同性經》,證明「是報非化」。以報身居於淨土故,如龍主王佛, 寶德佛,阿彌陀佛等;化身則多示現於穢土,如釋迦本師。彌陀成佛十劫, 報居淨土。此意通於諸佛報身,故或有疑云:既是報佛報土,唯登地菩薩 可入,凡夫三賢如何得往通義?為遮此難,故下引《大經》以證別願所成 報身土,能利凡夫。「十方眾生,若不生者,不取正覺」,乃機法一體之 本願,彌陀「酬因果報」即眾生「往生果報」,是故眾生乘此願者,得入 報十,與佛同證光壽果德別願。此即阿彌陀佛以其本願成就之身、光明攝 取之身、來迎接引之身,利益十方眾生,可謂自受用與他受用一體不二(體 用一如),曇鸞大師謂之實相身(體)、為物身(用)。復或疑云:諸佛

各有報化身土,報攝登地,化攝凡夫。諸佛既如是,彌陀豈例外?《大乘同性經》所說固是報身土,《大經》所說酬因身土,既攝凡夫,應是化身土。兩經義別,如何證成是報非化?為釋此疑,故更引《觀經》報佛兼化來攝凡夫,證明彌陀別願偏為凡夫,異於諸佛報身。至此,種種疑難,全遮無遺。

報佛報土,一名攝無量義,上攝法身德,故為無量光無量壽;下攝化身德,故能「光中化佛無數億」。三身一體,不離酬報果德,故善導大師言: 「無窮八相,名號塵沙,剋體而論,眾歸化攝。今彼彌陀,現是報也。」

善導大師次第引《大乘同性經》、《大經》、《觀經》證顯「報佛報土」 義,通別互顯,因果具攝,理事並彰,定判彌陀為報佛,極樂為報土,義 冠古今,永絕後疑。

### 3.凡夫入報 全託佛願

報佛報土之判,本為會通「二乘種不生」義。《往生論》言:「大乘善根界,等無譏嫌名;女人及根缺,二乘種不生。」有錯解此義者,以為極樂淨土二乘尚不能往生,何況凡夫!然經中多言凡小之類往生者,經論相違,如何會通?他宗行者多就此土迴心不迴心義釋此,以二乘種性有二類:一決定性,二不定性。定性聲聞,不迴心故,不得往生,故論言「二乘種不生」。反之,若能迴心向大,亦得往生,如經說凡小往生者。此猶順聖

道之理而釋之,未顯彌陀超世願功。執以為淨土既為大乘善根界,自當發大心方可得生。善導大師慧眼獨具,特就彼土會「不生」義。言不生者,不發生也。此土小機不堪迴心向大,但聞彼土易成「小果」,為成小果故,願生彼國。如來願力,牽令得生,故經言小機得生。如是小機生彼國土,得聞大乘,即轉發大心,不復退轉,不再生二乘心,故論言「二乘種不生」,如《觀經》下三品之機是。善導大師釋言:

此三品人,俱在彼發心,正由聞大,即大乘種生。由不聞小故,所以二乘種不生。凡言「種」者,即是其「心」也。 又十方眾生,修小乘戒行,願往生者,一無妨礙,悉得往生。但 到彼先證小果,證已即轉向大,一轉向大以去,更不退生二乘之 心,故名「二乘種不生」。

觀此釋,知未發大心之凡小類,但迴心向佛,無不往生;一得往生,自 然成就大心,永不退轉。誠如曇鸞大師所言:

聲聞以實際為證,計不應更能生佛道根芽;而佛以本願不可思議神力,攝令生彼,必當復以神力生其無上道心。譬如鴆鳥入水,魚蚌咸死;犀牛觸之,死者皆活。如此不應生而生,所以可奇。然五不思議中,佛法最不可思議。佛能使聲聞復生無上道心,真不可思議之至也。

《論》言「女人、根缺、二乘」三不生,然善導大師獨於「二乘種不生」 論之甚詳,而不論「女人及根缺」義,何也?以經有明文故,同時此亦他 宗所共許,故不別論,只略言:「女人及根缺,彼無故可知。」

故知:《論》言「不生」者,是就彼土言,顯往生淨土者,平等一味, 無有差別。有但誦其文不明其義者,執以為是因中揀別機類,認為凡夫二 乘不能往生「大乘善根界」。善導大師會通此義,證顯極樂報土異於諸佛 報土,凡小之機亦得往生。為顯超世別願所成報土本為凡小之類,《觀經 疏》特別設立問答,消釋此疑,以「託佛願以作強緣,致使五乘齊入」之 答,一掃眾疑,徹顯凡夫入報,非憑己力,全託佛願。《疏》云:

問曰:彼佛及土既言報者,報法高妙,小聖難階,垢障凡夫,云何得入?

答曰:若論眾生垢障,實難欣趣;正由託佛願以作強緣,致使五 乘齊入。

所謂「報法高妙」,即指彌陀願力成就的報土是法性身土,全體是阿彌陀佛內證境界,小聖以自力尚且不能進入,煩惱熾盛、業障深重的垢障凡夫,如何得往?曇鸞大師言「本則三三之品,今無一二之殊」,已初顯直入報土深義。善導大師詳辨此義,直探法源,言:由於乘託彌陀本願力故(因),致使五乘人、天、聲聞、緣覺、菩薩之機同生報土(果)。此即揭示垢障

凡夫(乃至菩薩)能入報土之真因在「全託佛願」,凡夫往生報土之特別 宗義得以暢顯。龍樹菩薩「乘船」喻及曇鸞大師所言「從轉輪王行,遊四 天下」,今藉大師開顯而朗然明瞭。

淨土一法別以彌陀誓願為出離之增上強緣,所謂「一切善惡凡夫得生者, 莫不皆乘阿彌陀佛大願業力為增上緣也」。大師於三緣<sup>親緣、近緣、增上緣</sup>中, 顯「增上緣」義言:

> 眾生稱念,即除多劫罪。命欲終時,佛與聖眾,自來迎接; 諸邪業繫,無能礙者。故名「增上緣」也。

又,《觀念法門》有「滅罪、護念、見佛、攝生、證生」五增上緣之釋, 廣顯彌陀超世悲願。有言:

> 但有專念阿彌陀佛眾生,彼佛心光,常照是人,攝護不捨; 總不論照攝餘雜業行者,此亦是現生護念「增上緣」。

觀諸增上緣釋,知業力凡夫,若遇彌陀本願強緣,則「諸邪業繫,無能 礙者」。若遇普通之緣,則必墮隨緣雜善之中,世世生生難得解脫。吾輩 至今猶在生死苦海,即因無始以來,未遇出離強緣故。如善導大師言:「正 由不遇好強緣,致使輪迴難得度。」緣之重要,於此可知。 此問答中,問言「垢障凡夫,云何得入?」答時不滯垢障凡夫,廣而言之:「託佛願力,五乘齊入」。顯凡夫往生,固託佛願,聖人往生,亦無不如此。即願生彌陀淨土者,無論善惡凡夫、大小聖人,無一不是乘彌陀本願力也。所謂:

彌陀成就之報土,眾生自力不能到; 聖凡善惡皆齊同,唯託彌陀本願力。

觀「五乘齊入」之言,知淨土法門雖本為凡夫,亦是「萬機普益」之法。若依通論,諸佛報土皆是勝妙淨土,然凡夫、二乘乃至菩薩,也無法入佛報土。如《仁王經》言:「三賢十聖住果報,唯佛一人居淨土。」以三賢十聖雖有修證,但智行未圓,只能感得相應果報,無由入佛報土。此即是「唯是自力,無他力持」之局礙。極樂淨土則迥異十方佛土,既是高妙報土,同時又是十方眾生都能往生的無比無倫之報土。良以彌陀報土是酬報第十八願「十方眾生,稱我名號,若不生者,不取正覺」所成就的「國土第一、而無等雙」之淨土故。此彌陀報土「超諸佛剎最為精」,「人天善惡,皆得往生;到彼無殊,齊同不退」。此即彌陀本願特別殊勝處,故別稱「超世悲願」,號「光中極尊、佛中之王」也。

「五乘齊入」之判,下絕陋劣凡夫卑劣之心,令作決定往生想;上絕聖 道行者法情之執,令速歸他力強緣。暢佛本懷,無過於此。

## 4.弘誓強緣 唯信能入

凡夫託願,可入報土,然如何託彼佛願?是智入?證入?還是信入?《大經》明淨土一法全體是佛境界,唯佛獨明了;聲聞或菩薩,莫能究聖心,何況垢障凡夫?既全體是佛境,自非諸餘凡聖智、證所能入也。如善導大師言:

除佛以還,智行未滿,在其學地,由有正習二障未除,果願未圓。 此等凡聖,縱使測量諸佛教意,未能決了。

彌陀願海,既非智、證能入,自唯信得往。《大經》言:「聞其名號,信心歡喜」、「我法如是作,如是說,如是教;應當信順,如法修行。」《彌陀經》言:「汝等眾生,當信是稱讚諸佛不可思議功德一切諸佛所護念經。」龍樹菩薩言:「信心清淨者,花開則見佛。」曇鸞大師言:「聞他力可乘,當生信心」、「但以信佛因緣,願生淨土,乘佛願力,便得往生。」如是經論祖釋,共顯「彌陀願海,唯信得入」心要。

佛法大海,無不以信為能入,疑為其障。以凡夫乃至大小聖人,皆難徹 知佛意,唯有仰信聖言而已。佛是智行圓滿大覺聖人,從其清淨意業中, 流露出清淨語業——是真語者、實語者、如語者、不妄語者、不異語者, 諸餘凡聖,無不仰教生信。 聖淨二門雖同以信為能入,然聖道門偏於對真如、實相等理念之信仰。 其信依於解,解深則信深,解微則信淺。藉信解而行證,方能成就,此自 力修行通則。若不能如實證悟,則所信之理亦只成畫餅,不能充饑。淨宗 所信,不滯於通途理念,更深深尋求能得真實受用處,最後尋歸源頭—— 託佛願以作強緣。只要乘彼願力,歸於淨土,即可還我本家,識自心源, 所謂「自是不歸歸便得」也。如是將所信全彰於佛力中,永絕機情,唯顯 法體,乃信仰極致。淨土諸祖詳說難易,即為攝歸淨土,成就此一淳篤之 他力信仰,以疾超生死。如是獨顯他力宗旨,非為破壞聖道自力修行之教 法,乃智慧與悲心的流露,其義有二:

- 一為明辨自力修學之難,讓我等劣機清晰看到建立在聖道理念上的信心, 終將化為泡影,所謂「如入寶山,空手而回」也。以此折伏行者自力我慢 之執,而勸歸淨土,成就淨土淳樸信仰。
- 二為顯彰淨土成佛之易,使人從絕望中看到希望,從黑暗中看到光明, 歡喜信受,安住於佛力攝取中。

龍樹菩薩、曇鸞大師明辨難易,猶有回護聖道之意,以像法之時,仍有 少許大力聖者,於難行道尚能堪行,故有守護其信心之意。但更多行者, 已無力修學難行之道。故於回護之際,暗彰折攝之功,以勸歸易行之道。 至道綽大師時代,難行道已無一能堪,但有人天少善而已;然能持此少善 者已甚稀少,況解脫道乎?若論起惡造罪,則無異暴風駃雨矣。故道綽大師徹底捨難取易,折伏一切空疲於自力之行者歸心淨土,可謂苦口婆心。 其機法深信,躍然欲出。至善導大師時代,去大聖更為遙遠,難行之狀, 眾人同感。其難行之理已無須詳辨,以根機日益下劣,於聖道法已無力深 明其義,所謂「理深解微」也。大師言:

> 真如廣大, 五乘不測其邊; 法性深高, 十聖莫窮其際。

此簡要一句,將「理深解微」發揮至極。而難行之根源在根機的陋劣,故大師不滯於「法」論其難,特將眼光轉向「機」之一邊。以其甚深智慧,看到凡夫心中的無明揮之不去。無論如何精進勇猛,總是心有餘力不足,不能達到清淨解脫之目的。所謂「垢障覆深,淨體無由顯現」也。然無智凡夫,不識病根,仍自好高務勝,如道綽大師言「都不自量」。縱雖修學淨土,因聖淨不明,不知超世悲願,不明一向專稱要義,妄以聖道之理修淨土一法,而自又無力,故爾機法相悖,難修難入。此是眾多行者通病,善導大師慧眼洞徹凡夫之虛假造作,故言:

外現賢善精進之相,內懷虚假,貪瞋邪偽,奸詐百端,惡性難侵, 事同蛇蠍。雖起三業,名為雜毒之善,亦名虚假之行,不名真實 業也。若作如此安心起行者,縱使苦勵身心,曰夜十二時,急走 急作,如灸頭燃者,眾名雜毒之善。欲迴此雜毒之行,求生彼佛 淨土者,此必不可也。

### 並述偈言:

人天少善尚難辨,何況無為證六通! 雖得見聞稀有法,粗心懈怠益無功, 縱使連年放腳走,趁得貪瞋滿內胸。

此是善導大師對不如實修行的針砭,亦是對時機的透徹瞭解。有鑒於此, 大師發揮「教赴時機」的理念,鮮明地提出了「機法兩種深信」,揭示淨 土信仰之根本:

- 一者決定深信:自身現是罪惡生死凡夫,曠劫以來,常沒常流轉,無有 出離之緣。
- 二者決定深信:彼阿彌陀佛四十八願,攝受眾生;無疑無慮,乘彼願力, 定得往生。

佛法如一面寶鏡,能以此寶鏡常照自身,即知內心的貪心如大海,瞋心如猛火,我慢如高山;起心動念,無不是罪,無不是業。可謂「一念一時所造業,足繫六道滯三塗」。能如是內省,自會深深體悟「自身現是罪惡生死凡夫,無有出離之緣」,仰賴他力救度之心油然自生。

在信機方面,聖道門從自心入故,信「自心即佛」為要,多揭示一切眾生悉有佛性之理,導人信向自身同具如來智慧德相。淨土門審思此理之時 <sup>萬益大師以此而開信自一門</sup>,深知此理無益於凡夫,故和尚善導大師更重於現實, 注目於隱覆佛性之煩惱。由此深深反省,引發出「機深信」,以絕凡夫自 力我執,歸向他力易行一門,速證如來智慧德相。

生死凡夫,非聖道機故,以至常沒常流轉,無有出離之緣。彌陀大悲, 特發深重誓願,救度苦惱眾生:「十方眾生,若不生者,不取正覺。」此 一大悲本願,即是凡夫唯一出離之緣。為絕凡夫疑慮,以至一佛親宣、諸 佛證誠。罪障凡夫,無須懷疑、無須顧慮,當深信「乘彼願力,定得往 生」。能如是仰信,則自身雖垢障覆深,可頓從無明深淵中,直入無量光 明土,還我本有家鄉,證悟本有法性。

月光雖無處不照,唯宿仰望者心。願力雖無人不度,唯攝念佛往生人。所謂「佛光普照,唯攝念佛」也。此機法深信,即欲破凡夫驕慢、疑退二障,以歸弘願一門。若恃自修,不屑佛願,是驕慢障。《大經》言:「憍慢弊懈怠,難以信此法。」若執罪深,疑佛而退,是疑退障。經言:「由於此法不聽聞故,有一億菩薩退轉阿耨多羅三藐三菩提。」為除驕慢障,所以勸信機:為除疑退障,所以勸信法。二障若除,則「心無下劣 告, 意不貢高 機」,堪入弘願一門,獲真實大利。如《大經》言:「謙敬聞奉行,踴躍大歡喜」也。

機法深信,沒有高深玄妙之理,完全是大師內心的深深體悟,是彌陀願力活躍於大師心中的獨白。如是簡潔明瞭,揭示淨宗肝要,將機法相應之教徹底彰顯。具此兩種深信,自然不會被他宗之「異見、異學、別解、別行」所破壞,而自安心不動,正念直來,一心念佛也。

兩種深信,攝護著亂想凡夫,一切不顧,安心踏上「願力之白道」,渡 過水<sup>貪</sup>火<sup>瞋</sup>二河之種種險難。其機深信,乃法深信之階梯。故兩種深信, 究其實,以法深信為本。法深信源於彌陀本願力,彌陀因中願言:

> 十方眾生,至心信樂,欲生我國,乃至十念,若不生者,不取正 覺。

### 其成就文言:

諸有眾生,聞其名號,信心歡喜,乃至一念,至心迴向,願生彼國,即得往生,住不退轉。

因有「若不生者,不取正覺」之誓願,故有「聞其名號,信心歡喜」之法益。此一信心開發之時,即入彌陀攝取光中,住不退轉,決定往生。

彌陀智願海,深廣無涯底。非智能到,唯信得入。善導大師由機深信導 歸法深信,彰此心要。欲導一切眾生,乘佛願力,往生西方。為顯法深信 之內涵,使垢障凡夫能輕鬆自如地進入淨土之大門,大師特開顯二門要義: 一就人立信,二就行立信。至此,乘佛願力之道,得以大彰於世。

# 一、就人立信

「人」即大悲滿足、智行圓滿之「佛」,意指釋迦本師及十方諸佛,釋 迦本師為說法主,十方諸佛為證誠王。

就人立信,即「唯信佛語,專注奉行,不可信用菩薩等不相應教」。唯信佛語有二:一信釋迦誠語無妄(我見是利,故說此言),二信諸佛證誠不謬(諸佛護念,汝等當信)。淨土一法,唯佛能究竟圓知,故此法門,唯以佛言為準,眾不問菩薩人天定其是非也。

釋迦本師悲智雙圓,本能啟人正信,何以廣攝十方諸佛之證誠以立信也? 此有三意:

- 一、淨土法門,易行功高,超情離見,微妙難信。一佛說此,十方眾生, 未必決疑;諸佛證誠,則此土他方,凡聖有情,無疑不決。
- 二、娑婆眾生,根機頑劣,剛強難化,可謂「無明頑硬似高峰,見濁叢 林如棘刺。」一佛說此,疑恐難盡;諸佛證誠,助成法化,廣利眾生也。 如《法事讚》云:「為斷凡夫疑見執,皆舒舌相覆三千,共證七日稱名號, 又表釋迦言說真。」

三、意顯諸佛悲化無二,所謂「一佛所化,即是一切佛化;一切佛化, 即是一佛所化」也。

就人立信,有二深意:一破異見異解,二立正信依準。淨土法門唯佛與 佛能究竟,故唯佛一人能徹底宣說此法,唯佛所說能令九界有情咸生正信。 諸餘異論,若有違佛言,則不足為信。就人立信,即為防破異見異解,別 立正信依準。故淨業行人,當如善導大師所言:「一心唯信佛語,不顧身 命,決定依行。」如是行者,「是名隨順佛教,隨順佛意,是名隨順佛願, 是名真佛弟子」。為守護此信心,善導大師言:縱聞十方諸大羅漢、菩薩 乃至報佛化佛,盡虛空遍法界,言凡夫不得生者,亦不生一念疑退之心, 唯增長成就自己清淨信心、上上信心。以佛語是真實決了義故,不為一切 所破壞故。菩薩等說,盡名不了教。若真是菩薩者,則必不違佛言。若有 違佛言者,則非真菩薩也。其破立深意,以此而大顯。

# 二、就行立信

就人立信,其信雖在人,歸根在信其所說之法,此即欲以人立法也。所謂「唯信佛語」,有二義:一信能說之人,二信所說之法。故善導大師於「就人立信」後,更開「就行立信」要義,顯「就人立信」之歸趣所在。

佛語所說,即稱名一行。釋迦光中化出,說彌陀超世本願,金口宣言: 「十方眾生,乃至十念,若不生者,不取正覺。」諸佛證誠之曰:「一切 凡夫,不問罪福多少,時節久近,但能上盡百年,下至一日七日,一心專 念彌陀名號,定得往生,必無疑也。」就行立信即依釋迦諸佛所說稱名一 行,建立往生信心,即深信「眾生稱念,必得往生」。

稱名一行雖釋迦諸佛所說,實為彌陀選擇之本願。故善導大師判為正定之業,專修專念,萬不漏一。信而行此,是名「就行而信」。

「就人立信」與「就行立信」,人法通攝,一體兩面,左右守護行者信心。雖兩種立信,宗旨是一,即深信「念佛往生」一法真實不虛,「就人立信」即為遮護外難,成就「就行立信」。若能的信彌陀願力不虛,即是真信釋迦誠語無妄。故二種立信,歸宿在「就行立信」。此是機法相應之體現,本為凡夫之法,藉此得以落實於「一向專稱」之正定業中,自然巧妙地成就眾生之往生。

由「機深信」至「法深信」,由「就人立信」至「就行立信」,使一切教義、行業完全歸極於稱名一行中,彰「往生之業,念佛為本」、「但稱佛名」即是「乘彼願力」肝要。淨宗「至簡至易」宗要,徹底顯彰;「暗合道妙,潛通佛智」玄義,坦露無遺。至此,難信之法,得以平易、樸實、真切地展示於吾人面前。淨業行人自可無疑無慮,安心念佛矣。

# 5.三心正因 定業稱名

彌陀誓願,唯信能入,《大經》謂之「至心信樂,欲生我國」、「聞其名號,信心歡喜」。《彌陀經》謂之「若有信者,應當發願,生彼國土」、「汝等眾生,當信是稱讚不可思議功德」、「執持名號,一心不亂」。《觀經》則開為三心,示往生正因。三經文字雖異,共明「唯信能入」肝要。古來註疏《觀經》者甚眾,多執於定散二善,不明三心為其至要。故善導大師於《觀經疏》中對三心釋之最詳,時破時立,以楷定淨土宗旨。所謂三心者,《觀經》言:

願生彼國者,發三種心,即便往生。何等為三? 一者至誠心,二者深心,三者迴向發願心。具三心者,必生彼國。

此三心是《觀經》眼目,出離要道。善導大師初言:「辨定三心以為正 因」,意顯三心是往生正因;結尾又說:「此三心亦通攝定善之義」,明 定散二善之要門也須有此三心,方得往生;若不具此三心,則定散二善非 往生業,不能往生。以此可知:不論定善散善,十方眾生,往生在此三心; 有此三心即得往生,無此三心不得往生。故知三心不只是《觀經》眼目, 亦是淨土門的核心。法然上人言:「三心者,是行者至要也。」

至誠心即真實心,深心即深信之心,迴向發願心即願往生心。往生既有

要弘二門,此三心自有「要門三心」與「弘願三心」二義。

「要門三心」者:即以自己所修之定善、散善,迴向求願往生之自力三心,故釋云:「迴斯二行,求願往生」也。如是自力三心,必須真實心中廢惡修善,息慮凝心,不得外現賢善,內懷虛假;並須真實迴向求往,不得執於定散二善,墮入人天福樂中。

「弘願三心」者:即「乘阿彌陀佛大願業力」的「他力三心」,所謂「一切善惡凡夫得生者,莫不皆乘阿彌陀佛大願業力為增上緣也」。此他力三心即《大經》第十八願「至心、信樂、欲生」之三心。

「自力三心」是行者自己發起三心之故,機雖千差,共以三心助成其往生。此自力三心不是虛假諂偽無真實心的生死凡夫所能發起,故亦是易行中的「難行道」。故善導大師云:「修雜不至心者,千中無一。」

「他力三心」是不論定善散善,不論智愚善惡,不論有漏無漏,悉皆信順彌陀本願之救度。所謂「託佛願以作強緣,致使五乘齊入」也。此全仗彌陀願力,不問眾生之力,即「不問時節久近,不問罪福多少」,故是真實絕對的「易行道」。

此二種「三心」,即顯專雜之異。自力三心者,執於自己之定散二善, 不順彌陀本願,故為雜行(雜心)。此心易被雜緣所破,被業力所侵,被 名利所染,而失正念雜緣亂動失正念故,故難得至心,以至千中無一往生 者。他力三心者,純彌陀大願業力所成就,眾生邪業,無能障礙;但能信順彼佛誓願,自得正念心不顛倒,必得往生,故為正行(專心)。善導大師言:「作得生想」,即因有彌陀真實救度之三心故,所謂「若不生者,不取正覺」也。故專修專念者:「十即十生,百即百生。」

三心義雖有二,旨在他力三心。如《疏》云:「往生義疾,不同雜散之業。」故經中處處勸正念稱名,入他力三心。《觀經》廣開要門,顯彰弘願,即是攝自力行人,歸他力強緣。「二河白道喻」深顯此意言:

仰蒙釋迦發遣,指向西方;又籍彌陀悲心招喚。今信順二尊之意, 不顧水火二河,念念無遺,乘彼願力之道,捨命以後,得生彼國, 與佛相見,慶喜何極也。

生死凡夫能發起歸命往生心者,即由釋迦彌陀二尊慈父之一遣一喚,使 得垢障凡夫,「乘彼願力之道,與佛相見」。此即他力攝取,故謂之「他 力三心」。此一遣一喚之他力深意,大師有釋言:

東岸忽聞人勸聲:「仁者,但決定尋此道行,必無死難,若住即死。」

又西岸上有人喚言:「汝一心正念直來,我能護汝,眾不畏墮於 水火之難。」 此人既聞此遣彼喚,即自正當身心,決定尋道直進,不生疑怯退心。

東岸人勸聲,即釋迦殷切發遣;西岸人喚聲,即彌陀悲心招喚。一遣一喚,無不在令行者絕疑生信,莫生退心,一切不顧,正念直來,深信「乘佛願力,決定往生」。若捨此不求,則必永沉生死。所謂「尋此道行,必無死難,若住即死」也。而「尋此道行,必無死難」者,因有彌陀願力攝護故:「我能護汝,眾不畏墮於水火之難」也。有他力攝護,故使善惡凡夫不墮貪瞋水火中,一切諸障,自然消除,《大經》謂之「橫截五惡道,惡道自然閉」。他力三心,至此徹彰無遺。

善導大師釋三心時,對「深心」釋之最詳,機法深信、二種立信最是觸目驚心。「至誠心」釋中初言「所修解行,必須真實」,似顯自力所修解行必須真實,而又言善惡凡夫乃「貪瞋邪偽,奸詐百端,惡性難侵,事同蛇蠍」,如是則顯凡夫無真實之心,全是「虛假之行,雜毒之善」,此即是「機深信」的前導。後以「法深信」,顯彰真實解行,在信彌陀本願,稱彌陀名號,真實信知「稱佛名號,乘佛願力,定得往生」。如是將至誠心、深心通攝於「法深信」中,即是攝要門三心入弘願三心。

又「迴向發願心」釋中,亦言「真實深信中,迴向願生彼國」,並舉二 河白道喻以守護「信心」。此即意顯:迴向發願心,源於真實信心,可謂 二而不二。所謂「南無者,即是歸命,亦是發願迴向之義」也。

故知:他力三心,統攝於「深心」。善導大師對「深心」之闡發廣大精微,使他力信仰之門暢開無遺。《觀經疏》開展出「七深信、六決定」之釋:

言「深心」者,即是深信之心也,亦有二種:

- 一者決定深信:自身現是罪惡生死凡夫,曠劫以來,常沒常流轉,無 有出離之緣。
- 二者決定深信:彼阿彌陀佛四十八願,攝受眾生;無疑無慮,乘彼願力,定得往生。
- 又決定深信:釋迦佛說此《觀經》三福九品、定散二善,證讚彼佛依 正二報,使人欣慕。

又決定深信:《彌陀經》中十方恆沙諸佛,證勸一切凡夫,決定得生。

又深信者:仰願一切行者等,一心唯信佛語,不顧身命,決定依行。 佛遣捨者即捨,佛遣行者即行,佛遣去處即去。是名隨 順佛教,隨順佛意,是名隨順佛願,是名真佛弟子。 又一切行者,但能依此《經》深信行者,必不誤眾生也。何以故?佛是滿足大悲人故,實語故。除佛已還,智行未滿,在其學地,由有正習二障未除,果願未圓。此等凡聖,縱使測量諸佛教意,未能決了。雖有平章,要須請佛證為定也。若稱佛意,即印可言:「如是如是。」若不可佛意者,即言:「汝等所說,是義不如是。」不印者,即同無記、無利、無益之語。佛印可者,即隨順佛之正教。

若佛所有言說,即是正教、正義、正行、正解、正業、正智。若多若少, 眾不問菩薩、人、天等,定其是非也。

若佛所說,即是了教;菩薩等說,盡名不了教也。應知。

是故今時,仰勸一切有緣往生人等,唯可深信佛語,專注奉行;不可信用 菩薩等不相應教,以為疑礙,抱惑自迷,廢失往生之大益也。

又深心深信者,決定建立自心,順教修行,永除疑錯。不為一切別解、別行、異學、異見、異執之所退失傾動也。

此「七深信、六決定」文,將「唯佛是依,唯法是從」之淳篤信仰開顯 至極。「若有一法,過於涅槃,亦所不顧」之心境,躍然紙上。

信心內涵雖廣,心要唯在二種深信。其餘五種深信之釋,皆圍繞「法深信」而展開。故所有對信心之闡發,歸納之,即「二種深信、就人立信、就行立信」三要義。

「二種深信」,乃大師淨土思想的核心、肝要。信自己無真實心,所以 「常沒常流轉,無有出離之緣」;信彌陀有絕對真實救度心,但乘彌陀真 實願力(乃至十念之念佛),定得往生。五部九卷,處處流露大師猶若金 剛不壞之深深信仰,如《往生禮讚》顯此義言:

「深心」即是「真實信心」:

信知自身是具足煩惱凡夫,善根薄少,流轉三界,不出火宅。 今信知彌陀本弘誓願,及稱名號,下至十聲一聲等,定得往生; 乃至一念,無有疑心,故名深心。

此亦機法深信的顯彰,觀此可知:煩惱凡夫,稱佛名號,必得往生。所謂「深心」者,即深信「上盡一形,下至一聲一念,定得往生」,既信之後,即一向稱名。此即「至心信樂,欲生我國,乃至十念」意,正所謂「以信方便,易行疾至」也。善導大師釋「深心」時,別開「就行立信」要義,彰信於行中,顯信心之要,在信稱名必生也。故知:三心分之,似乎各別;總而論之,深信稱名必往生,三心自然具足。如法然上人言:

所謂三心四修者,皆含於「稱南無阿彌陀佛,決定往生」之想念中。

三心為安心,十念為起行。二義一體,不相分離。若聞「乃至十念,若不生者,不取正覺」之本願而安心至心信樂,自然起「乃至十念」之行。 為顯安心起行之法要,《往生禮讚》以「四修」助顯之,其言: 又勸行「四修法」,用策三心、五念之行,速得往生。何者為四?

一者「恭敬修」:所謂恭敬禮拜彼佛及彼一切聖眾等,故名恭敬 修。畢命為期,誓不中止,即是「長時修」。

二者「無餘修」:所謂專稱彼佛名,專念、專想、專禮、專讚彼 佛及一切聖眾等,不雜餘業,故名無餘修。畢 命為期,誓不中止,即是「長時修」。

三者「無間修」:所謂相續恭敬禮拜,稱名讚歎,憶念觀察、迴 向發願,心心相續,不以餘業來間,故名無間 修。又不以貪瞋煩惱來間,隨犯隨懺,不令隔 念、隔時、隔日,常使清淨,亦名無間修。畢 命為期,誓不中止,即是「長時修」。

又菩薩已免生死,所作善法,迴求佛果,即是自利;教化眾生, 盡未來際,即是利他。然今時眾生,悉為煩惱繫縛,未免惡道生 死等苦。隨緣起行,一切善根具速迴,願往生阿彌陀佛國。到彼 國已,更無所畏;如上四修,自然任運;自利利他,無不具足。 應知。

觀此大義,知三心顯於四修,以四修能策三心、五念故。而四修終歸在

「長時修」,即「畢命為期,誓不中止」。能如是一向專修,「到彼國已, 更無所畏,如上四修,自然任運;自利利他,無不具足」故。

彌陀願力所成就的淨土,是以念佛往生之淨土。是故娑婆教主:「殷勤付囑彌陀名,教念彌陀專復專。」《大經》攝三輩行人入「一向專念」; 《彌陀經》初以依正莊嚴開啟信願,最後攝歸稱名一行,言:「執持名號, 一心不亂。」《觀經·流通文》亦結三心於一行,言「持無量壽佛名」, 善導大師釋言:「望佛本願,意在眾生,一向專稱。」又言:「定散文中, 唯標專念名號得生。」故知:三心者,導歸一向專修,不令餘業來間也。 善導大師釋第十八願,即攝三心於十念中,言:

> 若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲,若不生者,不取正 覺。

《觀經疏》於「三心」釋義章中,由機深信導歸法深信,由就人立信導歸就行立信;又於五正行中,特判稱名為正定業,正顯三心四修之意完全在歸於一心專念彌陀名號;而「六字名號釋」則顯名號法體本具三心義,眾生稱念,自具三心(見後),巧入彌陀願海(順彼佛願故)。故大師言:「當知本誓,重願不虛;眾生稱念,必得往生。」法然上人深體此意,揭示三心導歸一向專修之肝要,其言:

「三心」者,教導成為「一向專修」之念佛者之道也。雖無智罪人,成為一向專修之念佛者,皆悉具足三心,決定往生也。故有習知而成為一向專修之人,亦有縱使不知三心之名,亦成為一向專修之念佛者。

#### 又言:

論三心四修者,為成一向專修也;若已成一向專修者,不別論三心四修也。成為一向專修之念佛人,唯相續念佛,直至臨終往生也。

故知:雖不知三心之名,但能一向念佛,自然具足三心。不知三心,唯 專念佛得往生之事,自古相傳不絕。此皆不知三心之名,而具三心之人也。 反之,雖知三心,若不念佛,則是虛假之相,非真實三心,難得其益。故 修學淨土,勿捨於念佛而別求三心也。無常迅速,剎那遷逝;若捨念佛, 妄執義理,易落閻羅手掌。法然上人言:「若高誇三心,乃可怕之無道心 人所言也。」

法然上人將三心分為「智具三心」與「行具三心」,使三心義更明瞭, 一從理入,明信佛智;一從行入,暗合道妙。其言: 「智具三心」者:修學諸宗之人,以本宗之智難起信故,出經論 之文,以解其義,而起念佛之信。

「行具三心」者:一向歸投者至誠心也,無疑心者深心也,願往 生者迴向心也。如是一向念佛、無疑念、願往生者,行具三心也。

五念、四修者,一向信念之人,自然具足也。

「智具」與「行具」似二,義實無別,無不同信佛願,一向專念,只是 入手略別耳。理入行入,同歸念佛,可謂「正智庸愚,兩不思議」也。若 論其勝,以行入為上,本為凡夫故,易行疾至故,冥符於理故。能信「念 佛必生」而一向專念,即是真實明信佛智,即是如來大智慧光明,念念具 足無上功德。此行具三心,潛通佛智,乃愚不可及處,是淨土一法即淺即 深之微妙難思處。

詳觀眾釋,誠知:「念佛雖有種種之義,稱六字之中,一切皆含。」能 常思正定業之判,則一切義理,了然可知矣。故淨業行人,自可不問一切, 一向念佛。如先賢所言:「但肯老實念,不必問如何」也。

# 6.六字名號 具信願行

善導大師於五正行中,判稱名為正定業,意顯「眾生稱念,必得往生」,

並以下品下生之機「十聲稱佛,即得往生」之聖言證顯此義。然隋唐之際,攝論宗行人,執《攝大乘論》「願行具足,所為皆克」義,認為下品下生之機,一生造罪,臨終十聲稱佛,雖有願而無行,未得往生,但種遠因而已別時意趣。此種異見,大障淨土弘傳,很多人一聽便不修淨土了。如《釋淨土群疑論》言:「攝論至此百有餘年,諸德咸見此論文,不修西方淨業。」道綽大師對此已有所破,善導大師為決此疑,更顯超人智慧,別釋名號,開顯「六字名號,願行具足」義,掃清了念佛道上的一大障礙。其《觀經疏》言:

今此《觀經》中,十聲稱佛,即有十願十行具足。云何具足? 言「南無」者:即是「歸命」,亦是「發願迴向」之義; 言「阿彌陀佛」者:即是其「行」。 以斯義故,必得往生。

攝論宗行人,以聖道法解《觀經》意,故使大悲本願隱而不彰。善導大師破此之際,先肯定念佛行者,願行具足,言:「十聲稱佛,即有十願十行具足。」此就機而顯稱名行者,願行具足。何以逆惡之機,稱名即具足願行?大師釋如何具足時,卻拋開機不論,完全以所稱之名號法體顯「願行具足」義。言「南無者:即是歸命,亦是發願迴向之義;言阿彌陀佛者,即是其行。以斯義故,必得往生」。此即揭示他力深義,意顯往生非憑行者稱念之力,全賴名號法體本身之德。故知:念佛行者是以佛願行為己願

行攝佛功德成自功德,此即往生經所彰顯的真實「往生行」。故歸命念佛 者,自然乘彌陀本願力往生。如乘船過海,完全是船力,非自己道力。《大 經》顯此義言:

> 其佛本願力,聞名欲往生, 皆悉到彼國,自致不退轉。

六字名號釋,雖言願行具足,實則信願行三皆具足。歸命即「信」,發 願迴向即「願」,阿彌陀佛則是其「行」。此信願行皆就法體而言,故皆 是他力。信謂之他力信心,願謂之他力大願,行謂之他力大行。

「歸命」即本願招喚之敕命,所謂「至心信樂」也。此即彌陀以真實大 悲心招喚十方眾生,當信順我的救度。

「發願迴向」即彌陀發願成就極樂國,成就往生功德迴施於十方眾生, 令十方眾生「欲生我國」。

「阿彌陀佛者即是其行」者:即阿彌陀佛之願行成就六字名號,此名號 功德即是十方眾生往生之行,所謂「乃至十念,若不生者,不取正覺」也。 故「眾生稱念,必得往生。」

六字名號釋,既是對「有願無行」之邪見的楷定,亦是對正定業的詮釋, 彰念佛必生之原由,誠是念佛肝要,往生目足。此釋彌顯聖淨二門修學之 迥異:一仗自力,一仗他力。罪障凡夫,無修無證,能稱名往生,即因「阿彌陀佛即是其行」故。後之弘淨土者,以蕅益大師將此義顯彰無遺,其言稱名一法:「無藉劬勞修證,但持名號,徑登不退。」

觀六字名號釋,知「願行具足」有機法兩重含義:

- 一、就法體而言:六字名號具足願行。願即彌陀因中所發救度眾生之大願,行即發願後兆載永劫所修之大行;此願行圓滿而成為「南無阿彌陀佛」,故六字名號具足願行。
- 二、就機相而言:稱名念佛具足願行。因佛力招喚而歸命念佛者,名號入眾生心中,名號願行自然成眾生願行,故稱名念佛具足願行。無論一聲十聲,聲聲皆具足願行。故大師言:「十聲稱佛,即有十願十行具足。」所謂十聲即有十願十行具足,並非一聲即一願一行,二聲即二願二行……此乃順十聲而言,以顯聲聲皆具足願行。而一聲之願行與多聲之願行,皆是彌陀「發願迴向」之願行,故一聲不減,多聲不增;聲聲都是彌陀法體名號的顯現。《大經》謂之「乃至一念,則是具足,無上功德」。有此無上功德,故上盡一形,下至一聲,莫不皆往。

雖有機法二重義,實則皆是法體之願行,稱名之時,即攝法體願行成機 之願行。無論何人,只要稱名,願行自然具足,以名號本自具足故。故不 論善惡淨穢,不論罪福多少,不論時節久近,只要一向稱念,無不往生。 大師於五正行中, 判稱名為正定業, 是因「順彼佛願」故。今六字名號釋, 更顯此義, 揭示念佛乘願往生心要。

# 7.正依三經 唯明念佛

善導大師於讀誦正行中,特別從眾多往生經中,選出《大經》、《觀經》、《彌陀經》為讀誦正行;又於三緣<sup>親緣、近緣、增上緣</sup>中,在言及「諸經中處處廣讚念佛功能」後,亦特別以三經大義證明念佛功能。觀五部九卷,可謂處處以三經為指南。窺知大師純以三經為修學淨土之正依經典。今日固已成不爭之事實,然唐朝之際,行者於眾多往生經中,見往生之理各說不一,不知根本所在,故修行不得旨歸。往生經雖多,唯三經純彰淨土宗旨,共顯彌陀本願。故善導大師闡揚宗義,偏依三經,以樹立修學依據。

三經特彰易行易往大道,是淨業指南,往生證據。然古來他宗行者,多 依別宗經論而曲解三經意旨,致使宗義不彰,法門受阻。善導大師為明三 經不共要旨,為守護淨業行者信心,言:

> 若有人多引經論證云不生者,行者即報云:仁者雖將經論來證道 不生,如我意者,決定不受汝破。何以故?然我亦不是不信彼諸 經論,盡皆仰信。然佛說彼經時,處別、時別、對機別、利益別。 又說彼經時,即非說《觀經》、《彌陀經》等時。然佛說教備機, 時亦不同。彼即通說人、天、菩薩之解行;今說《觀經》定散二

善,唯為韋提及佛滅後五濁五苦等一切凡夫,證言得生。為此因緣,我今一心依此佛教,決定奉行。縱使汝等百千萬億道不生者, 唯增長成就我往生信心也。

經論雖多,有「通說人、天、菩薩解行」之經;有專為「五濁五苦等一切凡夫證言得生」之經。雖通為佛說,因「處別、時別、對機別、利益別」,故修學淨業,雖於他經盡皆仰信,但自修則當專依淨土三經為準。 善導大師以此顯明淨土三經與其餘諸經不可等量齊觀的重要性,為淨業行人指明了修學的正依之處。

淨土雖有三經,然大義無二。今略述三經大義,以明一貫宗旨。

# (1)《大經》大義

《大經》是淨土三經根本,亦是一代時教指歸,譯本甚多,前後共十二 譯,今五存七缺。而「世多依行,讀誦講敷,造疏述義,舉世競玩者,唯 康僧鎧譯《無量壽經》而已。」

此經以超世本願為經宗,以萬德名號為經體,以一向專念為旨歸,以往生成佛為力用。五段要文構成一經支柱,第十八願是其肝要。能融會貫通五段要文,則於一經要旨可瞭如指掌。龍樹、天親、曇鸞、道綽皆直指《大經》心要,別彰十八願意。善導大師依此而開「弘願」一門。然《大經》上下兩卷,義理磅礴,六八大願,深廣無涯;何以古德獨以第十八願以為

宗本?善導大師釋言:「四十八願,一一願言:若我得佛,十方眾生,稱 我名號,願生我國,下至十念,若不生者,不取正覺。」意顯四十八願, 願願皆含「念佛往生」義,使甚深密意得以圓彰。五部九卷處處顯此要義。 如《觀經疏》云:

四十八願中,唯明專念彌陀名號得生。

又《法事讚》云:

弘誓多門四十八,偏標念佛最為親; 人能念佛佛還念,專心想佛佛知人。

誠知:願文雖廣,心要唯一,即「念佛往生」本願。此願普攝諸願,諸 願悉歸此願,如線貫珠,渾然一體,義不零落。善導大師「四十八願,一 一願言」之釋,揭示古德獨尊第十八願之深意,「本願王」獨尊獨貴的地 位突顯無遺。《大經》上卷即闡揚「乃至十念,若不生者,不取正覺」本 願,下卷則攝三輩眾機,一向專稱。《觀念法門》別釋上下兩卷大義言:

此經上卷云:若有眾生得生西方無量壽佛國者,皆乘彌陀佛大願 等業力為增上緣。

此經下卷云:佛說一切眾生根性不同,有上中下,隨其根性,佛 皆勸專念無量壽佛名。其人命欲終時,佛與聖眾自 來迎接,盡得往生。

觀此釋,則《大經》唯明念佛往生之義了然無遺。彌陀五劫思惟,兆載 苦修,即為成就一切眾生的往生:無論何種根機,但稱佛名,即蒙彌陀光 明神力攝歸淨土。《大經》上下兩卷,文文句句,無非顯彰此義。

《大經》極暢如來度生本懷,可謂大事因緣,端在於此。故本師特留此經,止住百歲。《甄解》讚此經為「如來興世之正說,奇特最勝之妙典; 一乘究竟之極說,速疾圓融之金言;十方稱讚之誠言,時機純熟之真教也」。

附《大經》「五段要文」於左,以明其綱要:

### 一、出世本懷文

如來以無盡大悲,矜哀三界,所以出興於世,光闡道教,欲拯濟群萌,惠以真實之利。

# 二、第十八願文

設我得佛,十方眾生,至心信樂,欲生我國,乃至十念, 若不生者,不取正覺。唯除五逆,誹謗正法。

#### 三、十八願成就文

諸有眾生,聞其名號,信心歡喜,乃至一念,至心迴向, 願生彼國,即得往生,住不退轉。唯除五逆,誹謗正法。

### 四、付囑彌勒文

其有得聞,彼佛名號,歡喜踴躍,乃至一念, 當知此人,為得大利,則是具足,無上功德。

### 五、特留此經文

當來之世,經道滅盡,我以慈悲哀愍,特留此經,止住百歲; 其有眾生,值斯經者,隨意所願,皆可得度。

# (2)《觀經》大義

《觀經》內容雖廣,宗旨唯一,即流通文所標「持無量壽佛名」。其大義於「要弘二門」判中,已略有所述。觀二門判,即知此經有「從假入真」、「開權顯實」之意,此是釋尊為引導聖道行者進入淨土門的施設,而於下下品中,別以五逆十惡最下之機,顯稱名極善最勝之法,以此發起我等無上信心,可謂慈悲至極。其廣開淨土之要門,只是善巧地引導眾機悉順佛願,歸易行易往之稱名一行;即導歸第十八願,一向念佛。故善導大師於流通分結釋一經要旨言:「上來雖說定散兩門之益,望佛本願,意

在眾生,一向專稱彌陀佛名。」《觀經》內容雖多,大義在此。

《觀經》既宗念佛,何不純說念佛,而雜定散二善耶?古德按此有三意:

- 一、為兼攝定散機入念佛故。念佛機外,眾生機有多類,就凡夫而言,不出定散二機。如《觀經疏》云:「眾生機有二種:一者定,二者散,若依定行,攝生不盡。是以如來方便顯開三福,以應散動根機。」《觀經》如是應定散之機,初開定散二門,最後卻閉之,付囑念佛一行,此即釋迦善巧,欲攝定散機入念佛門也。
- 二、為示本願選擇分齊故。彌陀「選捨萬行,選取念佛」為往生業。若不示其所捨,眾生情執深重,或疑:縱捨世善,豈捨出世善?或疑:縱捨 小乘善,豈捨大乘善?或疑:縱捨散善,豈捨定善?欲遣眾惑,故說定散; 至流通文,則廢定散二善,偏勸念佛。此廢立要義,即示彌陀本願選擇分齊。此即「為廢諸行歸於念佛而說諸行也」。
- 三、為顯念佛勝過定散故。定善殊勝莫如佛觀,說此觀成者,見彌陀光明唯攝念佛人,顯念佛勝過定善。佛觀既爾,餘觀亦然。於散善文中,初於上中六品中,示諸散善;至下三品極重惡機,諸散善力,無一能救,方說念佛滅罪得生,顯念佛超諸散善。故《選擇集》云:「說定散,為顯念佛超過餘善,若無定散,何顯念佛特秀」,此即「為助成念佛而說諸行

《觀經》是一部奇特的經典,統頓漸於兩門,攝善惡於弘願。誠是釋尊大悲之極唱,彌陀別意之玄宗,義最幽玄。古來疏此者多,因不明開要門顯弘願善巧,故多迷失宗旨。藉善導大師開顯,此經宗要方得大顯。

淨土宗以《大經》為本典,善導大師弘化正意,亦唯在《大經》弘願念佛,似宜釋《大經》以宣素志,何以專釋《觀經》弘化者也?《觀經四帖疏講錄》對此有詳論,略取其要,以明大師睿智悲心。

### 按弘通《觀經》,有十一由:

- 一、為對破諸謬誤故。如《疏》言:「某今欲出此《觀經》要義,楷定 古今。」大師以前,《觀經》有淨影疏、天臺疏、嘉祥疏,大師所破,多 為淨影疏,兼及後二疏。
- 二、有緣經故。大師入藏,信手探卷,得此《觀經》;並由修《觀經》, 發得三昧。有緣如斯,故弘通此經。
- 三、相傳經故。菩提流支以《觀經》授與曇鸞大師,道綽大師私淑曇鸞 大師,著《安樂集》弘《觀經》義。善導大師依止道綽大師,承師所弘, 則是相承經,故著疏弘之。

四、為明聖淨二門廢立故。《大經》直說願生淨土,未顯聖淨二門廢立,

《觀經》明此。其文云:「韋提希白世尊言:唯願世尊,為我廣說無憂惱處,我當往生,不樂閻浮提濁惡世也。」二門廢立,於此而分。故於「序題門」中,辨此廢立要義。又《般舟讚》亦明此義言:「或漸或頓明空有,人法二障遺雙除。根性利者皆蒙益,鈍根無智難開悟。」乃至「若待娑婆證法忍,六道恆沙劫未期。驗此貪瞋火燒苦,不如走入彌陀國。」欲明此聖淨廢立要義,故弘通《觀經》。

五、為示淨土通別廢立故。九方淨土名通,西方安樂稱別。《大經》直 說願生西方,未顯通別廢立分齊,《觀經》說之。於「欣淨緣」中,佛於 光台現十方淨國,令捨通取別。韋提白佛言:「世尊,是諸佛土,雖復清 淨,皆有光明,我今樂生極樂世界阿彌陀佛所。」通別廢立於此而分。何 故廢通?《法事讚》釋云:「一切佛土皆嚴淨,凡夫亂想恐難生。」何故 取別?《往生禮讚》釋云:「彌陀世尊,本發深重誓願,以光明名號攝化 十方,但使信心求念;上盡一形,下至十聲一聲等,以佛願力,易得往生。 是故釋迦及以諸佛,勸向西方為別異耳。」欲示此通別廢立,故弘通《觀 經》。

六、為引眾多機類故。若大論之,機有二類:一念佛機,二諸行機。然 《大經》專說弘願,以攝念佛往生一機三輩文中舉說諸行,而一一言一向 專念,則是專攝念佛,《觀經》通說諸行、念佛,以遍攝眾多機類。故「序 題門」言:「迴斯二行,求願往生」,此明引攝諸行機。又言:「一切善 惡凡夫得生者,莫不皆乘阿彌陀佛大願業力為增上緣也」,此明引攝念佛 機。欲引眾機,故弘通《觀經》。

七、為明正雜二行優劣故。凡明二行優劣,無如《觀經》,如「下品上生」章言:聞十二部經首題名字,除千劫極重惡業;稱佛名故,除滅五十億劫重罪。又佛來迎時,不讚聞經,唯讚稱名,言:「以汝稱佛名故,諸罪消滅,我來迎汝。」優劣如斯。故釋云:「念佛三昧,功能超絕,實非雜善,得為比類。」為此義故,弘通《觀經》。

八、為明助正二業優劣故。助業勝者,無如觀察;觀中勝者,無過佛觀。 此觀成者,但見佛光明不攝觀佛者,唯攝念佛人,意顯佛觀劣於念佛。佛 觀尚劣於念佛行,況讀誦、禮拜、讚歎供養!是以疏判二業優劣,專勸稱 名念佛。為此義故,弘通《觀經》。

九、為明淨教正所被機故。《大經》初說十方眾生願文、諸有眾生成就 文,未顯何機為正,最後舉娑婆世界六十七億不退菩薩,十方世界無量眾 生,乘願往生者,似顯善機為正。《觀經》則顯示為煩惱賊所害、臨臨欲 入地獄之苦機為正所被機。故「玄義分」引經十文,證明淨土一法,本為 凡夫。言:「如來說此十六觀法,但為常沒眾生,不干大小聖也。」為此 義故,弘通《觀經》。

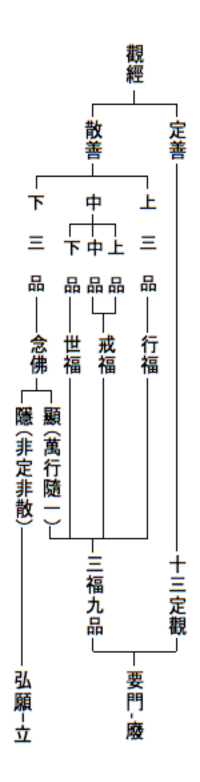
十、為明本願攝抑分齊故。願言:「唯除逆謗」。此就未造,為抑止義,

未明攝取已造苦機。是暫除?還是永除?此事至要,非金口說,誰肯決信! 《觀經》顯此義,藉五逆十惡機,示已造逆謗者,迴心念佛,滅罪得生。 是以今疏,殷勤料簡已造未造攝抑分齊。為此義故,弘通《觀經》。

十一、為明二尊悲化正意故。釋迦廣開要門,正意唯在弘願。《觀經》 所說定散,有教門、行門之別。為令權機隨分修習,則所說定散名為「行 門」,如釋言:「但以遇緣有異,致令九品差別。」以定散語讚揚念佛功 德超過定散諸善,則為「教門」,如釋云:「定散文中,唯標專念名號得 生。」定散是一,義分教、行。就被權機,名為行門;為顯念佛,名為教 門。教門定散則是能詮,弘願念佛是其所詮。所以施設定散,旨在攝歸念 佛。至流通分顯此義言:「汝好持是語,持是語者,即是持無量壽佛名。」 持名二字,即是此經肝要,顯示第十八願心髓。若言持身,則濫定善觀佛, 故別言持名,明稱名念佛。二尊悲化正意,以此而顯。故廢行門定散,專 勸稱名號。釋言:「上來雖說定散兩門之益,望佛本願,意在眾生,一向 專稱彌陀佛名。」此即取弘願念佛以釋持名。大師著眼既示正意唯在念佛, 將此正意還照經旨,像觀、佛觀、流通念佛,皆指稱名念佛,其理必矣。 **贵止三文**,一部《觀經》,文文皆詮弘願念佛,故云:「此《經》定散文 中,唯標專念名號得生。」欲明此義,故弘通《觀經》。

聖意幽深,凡心難測,竊以如是十一義門,略顯善導大師造疏弘通《觀經》之由。

略將《觀經》大義,示圖如左,以明其廢立要義:



# (3)《彌陀經》大義

《彌陀經》續《觀經》流通分而說,貶少善難生,明稱名得往,直宣第十八願肝要,顯淨宗心髓,可謂全彰《大經》、《觀經》要義。近言之,

此經為淨土三經之結經;遠言之,為一代時教之指歸。習淨土者,無不喜其辭簡而理明,文約而事備。可謂要中之要,慈中之慈也。有讚此經「以二千字的簡文,賅盡五千卷之大藏;以萬德之名號,總攝八萬四千行門。」然愈簡愈深,愈易愈難。所以世尊再三付囑,歎為易行難信之法;諸佛悉皆舒舌,讚為不可思議之經。

三經以《彌陀經》為最簡最要,故流通最廣,受持最多。其文雖短,其 意幽玄。「生因」一文,為一經之要。意雖分明,但最易錯解。何為多善 根多福德?何為一心不亂?何為臨終正念?和尚原有《彌陀經義》釋,可 惜失傳,唯有從現存五部九卷中窺其大義。《法事讚》有偈言:

極樂無為涅槃界,隨緣雜善恐難生,故使如來選要法,教念彌陀專復專。

此偈雖短,將「雜善難生,稱名得往」大義,顯彰無遺。往生正因,得 以大明。

### 又,《觀經疏》彰此經大義言:

《彌陀經》中說:釋迦讚歎極樂種種莊嚴,又勸一切凡夫,一曰七日,一心專念彌陀名號,定得往生。次下文云:十方各有恆河沙等諸佛,同讚釋迦能於五濁,惡時、惡世界、惡眾生、惡見、

惡煩惱、惡邪、無信盛時,指讚彌陀名號,勸勵眾生,稱念必得 往生,即其證也。

又十方佛等,恐畏眾生不信釋迦一佛所說,即共同心同時,各出 舌相,遍覆三干世界,說誠實言:汝等眾生,皆應信是釋迦所說、 所讚、所證:「一切凡夫,不問罪福多少,時節久近,但能上盡 百年,下至一曰七曰,一心專念彌陀名號,定得往生,必無疑 也。」

是故一佛所說,即一切佛同證誠其事也。

# 又,《觀念法門》別釋諸佛護念,顯彰此經義言:

又如《彌陀經》云:六方各有恆河沙等諸佛,皆舒舌遍覆三千世界,說誠實言:「若佛在世,若佛滅後,一切造罪凡夫:但迴心念阿彌陀佛,願生淨土,上盡百年,下至七曰一曰,十聲三聲一聲等,命欲終時,佛與聖眾自來迎接,即得往生。」如上六方等佛舒舌,定為凡夫作證,罪滅得生。若不依此證得生者,六方諸佛舒舌,一出口以後,終不還入口,自然壞爛。

觀以上眾釋,知隨緣雜善為少善根,稱名一行為多善根。不雜餘行,專修念佛,即是一心不亂。專念佛者,臨命終時,佛與聖眾,自來迎接,自得臨終正念。如經云:「慈悲加佑,令心不亂」。故知:因佛現前而住正念,非住正念而佛現前也。光明無礙力,以此得以大彰。

《彌陀經》乃一佛所說、諸佛證誠之經。可謂法界佛說,卷在此經。如此稀有盛事,唯為一大事因緣,欲令一切眾生,絕疑生信,專稱彌陀聖號,共入彌陀願海,得究竟安樂。其文雖短,實為最要妙典。文約義豐,言淺利深。彌陀本願,諸佛心要,全攝於此。故為諸佛所護念,勸一切眾生當生信心,求願往生:「若有善男子善女人,聞是經受持者,及聞諸佛名者,是諸善男子善女人,皆為一切諸佛之所護念,皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。是故汝等,皆當信受我語,及諸佛所說。」

三經文字義理雖深廣,言說亦似不一;藉善導大師揭示,心要得以顯明, 理義得以貫通。稱名往生之本願,如杲日麗天,照徹大千。

為彰「佛光普照,唯攝念佛」義,善導大師以「親緣、近緣、增上緣」 三義釋之,最後引三經證此義言:

自餘眾行,雖名是善,若比念佛者,全非比較也。

是故諸經中,處處廣讚念佛功能:

如《無量壽經》四十八願中,唯明專念彌陀名號得生。

又如《彌陀經》中,一曰七曰,專念彌陀名號得生;

又十方恆沙諸佛,證誠不虛也。

又此《經》定散文中,唯標專念名號得生。

此即善導大師對三經大義之通釋,正依三經「唯明念佛」的一貫宗旨得

以顯明,淨土易行、易往之理昭然明瞭。故知:三經雖廣,悉入一向專稱 一行中。誠如曇鸞大師所言:「即以佛名為經體」也。

淨土一法,理雖深妙,行極簡易,彌陀選擇念佛一行,惠以眾生真實大利,令諸眾生,功德成就。誠乃易行功高,證道最捷。《大經》與《觀經》互顯此益:《大經》開一乘頓教,攝三輩行人,歸本願大海。《觀經》廣開方便要門,導歸真實弘願:特以極惡最下之機,顯此極善最勝之法。兩經互為表裏,深顯「善惡凡夫,乘佛願力,共入報土」之殊勝力用。諸佛度生本懷,藉此得以徹彰。《彌陀經》無問自說,廢諸要門,獨顯真實,又回歸《大經》,結示淨宗大義。如花落蓮成,不帶方便;似衣裏寶珠,得以全星。釋迦悲心,巧設三經,圓彰彌陀不可思議功德利益,普攝萬機歸於本願。善導大師融三經義理為一體,彰一貫宗旨,使磅礴經文,有了一清晰脈絡。

- 三經共明「念佛往生」之理,直指第十八願,此是淨宗相續不絕之法脈傳承。曇鸞、道綽已將其法義揭示無遺。其中,道綽大師借下下品之機, 彰第十八願義,意欲以「下至十聲」攝「上盡一行」。不明此者,或誤以 為「乃至十念」即「臨終十念」。善導大師更從「機、法」兩面釋「乃至 十念」義,圓彰彌陀本願,澄清諸多疑惑。
  - ① 就「法」而言,所稱六字名號,本自「願行具足」故,眾生稱念,

必得往生。所謂「言南無者,即是歸命,亦是發願迴向之義;言阿彌陀佛者,即是其行。以斯義故,必得往生」也。

② 就「機」而言,眾生遇緣時節不同,故有「上盡一形」、「下至十聲」之別。無論上盡一形,或下至十聲,皆順「乃至十念」之法,悉為正定之業,順彼佛願故。

乃至十念,言雖簡潔,義則難會,最易錯解。何為「十念」?何為「乃至」?為顯其正義,善導大師首依《下品上生》章之「智者復教,合掌叉手,稱南無阿彌陀佛」及《下品下生》章之「彼人苦逼,不惶念佛。善友告言:汝若不能念彼佛者,應稱無量壽佛。如是至心,令聲不絕,具足十念,稱南無阿彌陀佛」等文,以「聲」釋「念」,判「十念」即「十聲」念佛,即口稱「南無阿彌陀佛」名號。如是以聲攝念,明「念聲是一」要義。此一簡明、直接、扼要的開顯、楷定,使「稱名念佛」之本願得以大放毫光。為明此特別宗義,大師判此為「口稱三昧」,將稱名一行完全從「定心三昧」中獨立出來,顯淨宗他力不共宗旨。

十念者,非固定十念,名曰「乃至十念」。大師釋為「上盡一形,下至 十聲一聲等」,意顯「多少包容、上下兼收」義。其大意即是:

一發心以後,誓畢此生,無有退轉,唯以淨土為期。

故知:「乃至十念」即「盡此一身,專念專修」。以遇緣有先後,時節有長短,故有長至一形<sup>平</sup>生、或短則一聲<sup>臨</sup>終之念佛。十念一念,乃從多向少言,故釋云「下至十聲一聲等」;「上盡一形」則是其隱意,如《彌陀經》言:一日七日。故知:十念一念,一日七日,總顯念佛必往生也。

「乃至十念」,即往生正定業。《大經》三輩文中皆言「一向專念」, 即直指第十八願;《觀經》以「臨終十念」,顯「下至十聲」得生;《彌 陀經》以「一日七日」,顯「上盡一形」得生。三經共彰「眾生稱念,必 得往生」宗義。是知:「一向專念,畢命為期」即三經一貫宗旨。

第十八願是彌陀肝心,諸佛教眼;是三經旨歸,淨宗目足;是成佛徑路, 度生秘訣。廣說三經,即為導歸於此。善導大師玄心獨悟,透徹佛心,直 指心要,可謂獨步千古。五部九卷除於微細處一一明辨外,又總釋第十八 願,使人易入彌陀超世悲願。釋處甚多,皆極簡明,直示肝要,尤其「四 十八字釋」,攝願文、成就文於一體,精妙絕極。《往生禮讚》言:

> 若我成佛,十方眾生,稱我名號,下至十聲,若不生者,不取正 覺。

> 彼佛今現,在世成佛,當知本誓,重願不虚,眾生稱念,必得往 生。

此「四十八字釋」,是淨宗心要、眼目。彌陀本願,全彰於此。堪稱字

字放光,冠絕古今也。藉此開顯,淨宗教旨,至此一覽無遺。法然上人至 極頂戴崇仰此文,讚言:

此文應常稱於口、浮於心、寓於目。

阿彌陀佛成就本願,莊嚴極樂世界:

以佛眼十方遍覽,有否念我名號之人;

以佛耳書夜傾聽,有否稱我名號之人。

是故,一稱一念之人,阿彌陀佛無有不知;攝取光明,不捨其身,臨終來迎,無有空過。

此文者:四十八願之眼也、肝也、神也。結為四十八字者,此之故也。

善導大師仰體「諸佛大悲於苦者」之本懷,深悲於苦惱群萌,故詮釋淨土,不尚玄妙,全守樸實宗風,示眾生往生徑路。其思想以《大經》為根本,卻以《觀經》為本位而開展之,並融會《彌陀經》要旨。三經通攝,一宗圓彰。凡夫往生之門大開,通入報土之益大彰。諸佛護念之特別教法,因茲巍巍獨立於五濁之世。

大師神智超邁,智辨絕倫,乃神不可測之人,二十幾歲即親證三昧,每 念佛一聲,即口出一道光明;一聲如此,聲聲亦皆如此,故有「光明和尚」 之稱。非但念佛放光,其五部九卷亦可謂字字放光,指歸徑路(少康大師 深蒙此益)。非但文字放光,其身業亦大放光明,德澤萬代。《淨土往生

#### 傳》言:

入堂則合掌胡跪,一心念佛,非力竭不休;乃至寒冷,亦必流汗, 以此相狀,表於至誠。

三十餘年無別寢處,不暫睡眠;除洗浴外,不曾脫衣。

護持戒品,纖毫不犯,未嘗舉目視女人。

尊敬一切人,乃至沙彌亦不受禮。絕意名利,遠諸戲笑。

所行之處,爭申供養;飲食衣服,四事豐饒,皆不自入,並將迴

施;好食送大廚供養徒眾,粗惡自食。乳酪醍醐,皆不飲噉。

諸有襯施,用寫《阿彌陀經》十萬餘卷,畫淨土變相三百餘幅。

見壞寺及壞塔,皆悉修營。燃燈續明,每歲不絕。

三衣瓶钵,不使人持洗,始終無改。

每自獨行,不共眾去;恐談世事,妨修行業。

觀此可知,大師律己以嚴,待人以寬,而又慈悲心切;所到之處,無不 蒙其勸化之恩。其一生教化,或可用一偈言概括:

歸去來, 魔鄉不可停;

曠劫來流轉,六道盡皆經。

到處無餘樂,唯聞愁嘆聲;

畢此生平後,入彼涅槃城。

此偈亦如彌陀的殷切招喚,驚人猛醒,催人速歸。道俗男女,無問貴賤,

乃至屠沽之輩,受其感化者,難以數計。如《淨土往生傳》言:「諸修梵行,棄捨妻子者;誦阿彌陀經,十萬至三十萬者;念阿彌陀佛,日得一萬五千至十萬者;及得念佛三昧,往生淨土者,不可知數。」故《隆闡大法師碑序》讚仰大師之德風而言:「慈樹森疏,悲花照灼。」

又,大師曾與金剛法師較量念佛與餘行功德勝劣,發願言:

準諸經中世尊說,念佛一法得生淨土,一曰七曰一念十念阿彌陀佛,定生淨土。此是真實不誑眾生者,即遣此堂中二像總皆放光。 若此念佛法虚不生淨土,誑惑眾生,即遣善導於此高座上即墮大 地獄,長時受苦,永不出期。遂將如意杖,指一堂中像,像皆放 光。

以此可見大師行化之深。淨土一法,易行難信。大師以超人行履,令生崇仰;以無礙辯才,絕眾疑情。應機妙法,因此大顯。難信之法,終成末世群萌深信之道。

觀善導大師自行之精嚴,化他之廣博,可謂古今大德,少出其右。《瑞應刪傳》言:「佛法東行以來,未有禪師之盛德矣。」其於淨宗之功,亦如六祖之於禪宗,智者之於天臺。故後賢共尊大師為淨土宗實際開創者,更有尊為「吾家、宗祖、高祖」者。古今諸祖,無不讚仰大師巍巍高德而傾心投誠。蓮池大師於其《往生集》深心感伏和尚盛德而讚言:

善導和尚,世傳彌陀化身。

觀其自行之精嚴,利生之廣博,萬代而下,猶能感發人之信心。 設非彌陀,必觀音普賢之儔也。猗歟大哉!

印光大師處處廣讚善導大師盛德,其《續編》言:

師當唐初,各宗盛行。提倡淨土愜群情,佛力誰與京。 若肯投誠,西方定往生。

#### 偈言:

世傳師是彌陀現,提倡念佛義周贍, 切誡學者須撝謙,兼使極力生欣厭; 解宜遍通一切法,行擇機理雙契幹,

念佛出光勵會眾,所說當作佛說看。

法然上人因《觀經疏》而入淨土一門,並偏依善導大師而倡一向專稱心 要。其《選擇本願念佛集》讚大師言:

仰討本地者:四十八願之法王也,十劫正覺之唱,有憑於念佛; 俯訪垂跡者:專修念佛之導師也,三昧正受之語,無疑於往生。

本跡雖異,化導是一也。

《淨土文類聚鈔》讚大師言:

善導獨明佛正意,深藉本願與真宗。

專稱佛名,決定往生,是彌陀選擇之本願,淨宗不共之宗旨,亦為善導 大師開宗之宣言。其一生力擎「一向專稱」法炬,耀古騰今,照徹大千。 自爾,專稱一行便風行天下,有識睹者,莫不歸此。蒙受光澤者,不可數 喻。如古德所言:

善導可嗟今已往,化來老少皆歸向。

通觀曇鸞、道綽、善導三祖判教,可詳明聖淨二門迥然不同的宗旨:

聖道門者,於此土證道,極智慧了生死。

淨土門者,至彼土成佛,還愚癡生極樂。

一仗自力,故難修難證,歷劫難以成就。

一仗佛力,故易行横超,一生得以取辦。

此二門教行之迥異,藉由諸祖弘判而大明,彌陀超世本願以此徹彰,釋

迦出世本懷以此大暢。真實之利,由茲澤及環宇;普天之下,得以均沾法 益。

# 第四章 法益廣被 萬善同歸

淨宗判教至善導大師而臻完美,淨土宗得以獨立。後來祖師多是述而不 作,偏在義理上發揮。又因種種法難故,諸多經論散失,如曇鸞大師《往 生論註》、道綽大師《安樂集》、善導大師《觀經疏》等一系列淨宗寶典, 皆佚失於中十倖存於日本,民國初年,楊仁山居士託日本友人從日本請回。後之弘揚淨十諸 祖,雖慕曇鸞、善導高德,卻罕有詳睹其文者,多只見散於他書中之片言 隻語,唯印光大師有緣得見而推崇備至。由此緣故,唐宋以後,弘揚淨土 者,失正脈寶典,多傍附他宗而著疏,以至義理發達,玄門頓開。雖從理 性上極彰淨宗殊勝,但多偏於幽玄處著眼。其攝受聖道歸於淨土雖極盡玄 妙,卻或多或少淹沒了淨宗平實易曉、本為凡夫之旨,致使下愚之人難得 其益。誠如蕅益大師《要解》所言:「特以文富義繁,邊涯莫測。或致初 機淺識,信願難階」也。此亦時機使然故,良以唐宋以來,義學玄理盛行, 尤其狂禪風靡天下,樸實易行的淨土法門被眾疑所困,祖師悲心有加,故 融涉他宗教義,應機施教,廣開融通一門,以釋他宗行人對淨土之誤解, 藉此以攝禪教律齊歸淨土,彰「一切法門無不從此法界流,無不還歸此法 界工要義。若明此義,即知唐宋以後諸祖施化善巧及真實歸趣。

自唐以後,受善導大師思想影響者甚多,而偏依善導,力倡大師專修念佛思想者,以少康大師為最昭著,有「後善導」之稱。

少康大師(?一八〇五年),蓮宗五祖,俗姓周,浙江縉雲縣人。幼時不喜玩,常含笑端坐,七歲以前不曾講話,一日隨母到靈山寺拜佛,母問:「認識佛像否?」大師忽出言答曰:「此是釋迦牟尼佛。」母親甚感驚異,知兒子宿緣深厚,便令其出家修道。

大師十五歲受戒,隨後廣誦經論。唐貞元(七八五一八〇五年)初年, 在洛陽白馬寺見有經函放光,檢視之,即善導大師「西方化導文」,喜而 祝之曰:「若某於淨土有緣,願此文再放光。」祝已,經函果然再放光明, 且化佛菩薩現於光中。大師頂禮並誓言:「劫石可磨,我願不可易矣。」 遂至長安覲禮善導大師影堂,大師遺像忽化佛身,升空而語曰:「汝依我 教,廣度有情,他日功成,必生安養。」大師因之遂專修淨業,每念佛一 聲,即口出一尊佛,連唱十聲,則十佛連珠而出。

大師遵神僧指示,至浙江新定行化。初到之時,人地生疏,便以所乞之錢,令「念佛一聲,即與一錢」之方式誘導他人念佛。一月之後,念佛之人越來越多,遂改為念佛十聲給一個錢。如是一年,凡見大師者,莫不皆念阿彌陀佛。滿城之人,相與念佛,盈於道路。後於烏龍山建淨土道場,每遇齋日,善信集畢,多至三千許人。每升座,即高聲念佛,眾人皆共和之。此一風範,全襲曇鸞、道綽、善導家風。藉此諸祖的倡導,使稱名一法得以代代普及民間鄉野。有讚少康大師云:

蓋其發願,與善導同一鼻孔;故其示跡,亦與善導同一軌輒。善 導口出光明,彼亦口出化佛。世稱善導大師為彌陀化身,少康為 善導後身,良有以也。

少康大師將隋唐時代流行於華北一帶的淨土信仰,傳播於江南,奠定了 五代以後淨土教興盛於江南的基礎。自此,大江南北,無不崇仰彌陀本願 之光。恩德弘深,言語難宣!印光大師讚其德言:「忌談世諦,七歲不言。 出言即便驚人天,廣結淨土緣。小兒為錢,各種九品蓮。」偈言:

七歲絕未發一言,發言即稱世尊號;

一見善導西方文,方知淨土堪倚靠。

錢誘小兒念彌陀,未久道路佛聲噪;

念佛佛像從口出,有誰聞見不依赦。少康大師一生唯一向念佛,未在理論上留下著述,但有一卷《往生淨土瑞應刪傳》而已。以是之故,存而不論。今就著述中有代表性的祖師擇選而論之,以明淨宗相續不絕之法脈;並從中窺知淨土思想之演變歷程。且按應化因緣不同,權分三節,以顯化導之功:一導聖歸淨、二力脫融混、三奪聖顯淨。

# 一、導聖歸淨

自善導大師開宗以來,法門利益大彰於世。應機妙法,眾人感服。故諸

宗齊歸,競相讚揚,以攝聖道同歸淨土。於導聖歸淨之勸化過程中,雖人 流如潮,而以慧日法師、法照禪師、永明禪師、蓮池大師影響最巨,至蓮 池大師而趨成熟。故今略涉以上四祖,以明其攝化之功。

### 1.融攝先驅 (慧日、法照)

善導大師以後,有慧日法師(慈愍三藏)倡淨土一法,融禪教戒淨為一體,開諸宗歸淨之先河,別成一家,有「慈愍流」之稱。

慧日法師(六八〇一七四八年),唐代淨土高僧,唐中宗時出家,受具足戒後遇到義淨法師(六三五一七一三年),聽其述說朝禮如來遺跡之事,非常羡慕,立志遠遊西域。公元七〇一年,便泛船渡海,三年後到達印度, 禮謁聖跡,尋求梵文經典,參訪善知識,歷時十三年。咨稟法訓,思欲利人。振錫還鄉,獨影孤征,雪嶺胡鄉,又經四載。

慧日法師遍歷七十餘國,歷時十八年。經歷多苦,是故深厭閻浮,常思:「何國何方,有樂無苦?何法何行,能速見佛?」遍問天竺三藏學者,所說皆讚淨土。法師聞此,頂受此法。後至北印度,於一大山上遇一觀音像,聽說多有靈感,遂虔誠祈請,蒙觀音現身說法:「汝欲傳法自利利他,西方淨土極樂世界彌陀佛國,勸令念佛誦經,迴願往生。到彼國已,見佛及我,得大利益。汝自當知,淨土法門,勝過諸行。」故回長安後,即主弘淨土法門。其時亦正是善導大師思想盛行之際,正乃機感相應,乘勢大興

淨土。然有見於狂禪之弊,故融禪教戒等齊歸淨土,以顯彌陀萬機普攝之 德。

慧日法師融合之淨土思想影響後之承遠、法照等,尤以法照禪師將其心 要歸結處光大於世;其《五會法事讚》即多引慧日法師淨土詩偈,傳續其 義。

慧日法師平生常勤修習淨土之業,並著往生淨土集流行於世。著作有《淨土慈悲集》、《般舟三昧讚》、《願生淨土讚》和《西方讚》,多已散失或殘缺,幸存者多見於法照禪師之《五會法事讚》。故今但依法照禪師《法事讚》,以窺其淨土思想。

法照禪師(?一八二二年),蓮宗四祖,身世不詳。公元七六五年,因 慕慧遠大師高風而至廬山,行念佛三昧。後至南嶽衡山拜承遠大師為師, 學習念佛教法,並依《大經》「清風時發,出五音聲,微妙宮商,自然相 和」之文,創「五會念佛」。一日於粥缽內忽顯五彩祥雲,雲內現大聖竹 林寺等奇景,隔日聖景再現,疑之,問是五台聖跡。大曆五年(七七〇年),禪師遂親往清涼山,蒙善財、難陀指引,入竹林寺,見文殊普賢各 據獅子之座,為眾說法,歷歷可聞。禪師至二聖前頂禮問言:

末法眾生,去聖時遙,知識轉劣,垢障尤深,佛性無由顯現。 佛法浩瀚,未審修行於何法門,最為其要?

文殊答言:

汝今念佛,今正是時。諸修行門,無過念佛。 供養三寶,福慧雙修。此之二門,最為徑要。

法照又問:

當云何念?

文殊答言:

此世界西,有阿彌陀佛。彼佛願力不可思議,汝當繼念,令無間斷。命終之後,決定往生,永不退轉。

說是語時,時二聖各舒金手摩禪師頂,為之記別:

汝以念佛故,不久證無上正等菩提。若善男女等,願疾成佛者, 無過念佛,則能速證無上菩提。

法照禪師受文殊點化,安心於淨土。後下五臺山,在太原一帶,以五會 念佛之法,大作音聲佛事。梵聲悠揚,眾人喜樂。禪師名聲因此遠播,被 唐代宗尊為國師,並請入宮中,教宮人念佛;後於五台建竹林寺,大興念 佛道場。其一生行跡,如印光大師所讚言: 衡州鉢中見聖境,臺山——悉親造;

淨土得睹承遠師, 竹林恭承文殊教。

並州佛聲達宮閨,代宗遣使優旨詔;

念佛之妙究如何,能令速成菩提道。

法照禪師雖續慈愍三藏之淨土思想,融禪、教、律於一體,然行持偏在 持名,認為「今時像末以後,濁惡世中五苦眾生」,唯有念佛,憑佛願力, 才能「遠離煩惱,永斷生死」。其讚偈極彰此義,言:

彼佛因中立弘誓,聞名念我總迎來。

不簡貧窮將富貴,不簡下智與高才,

不簡多聞持淨戒,不簡破戒罪根深,

但使迴心多念佛,能令瓦礫變成金。

又言:

十惡五逆至愚人,永劫沉淪在六塵;

一念稱得彌陀號,至彼還同法性身。

為明淨土一法「偏為凡夫,人人可往」宗義,並彰淨土不共禪教律之大 義。其言: 借問何緣得生彼?報導念佛自成功。 借問今生多罪障,如何淨土肯相容? 報導稱名罪消滅,喻若明燈入暗中。 借問凡夫得生否?如何一念暗中明? 報導除疑多念佛,彌陀決定自親迎。

從以上偈意中,可知其淨宗思想之心要。其言簡而理明,文約而義暢,可謂極顯淨宗奧義。所言「不簡貧窮富貴,不簡下智高才,不簡少聞多聞,不簡持戒破戒,不簡罪根深淺。」將彌陀平等、無條件的普度誓願和盤託出,佛之無緣大悲得以真實彰顯。此大義已圓顯於曇鸞、道綽、善導三祖之判教論述中,不再繁述。

《五會法事讚》不單引慧日法師偈頌,亦多涉善導大師法語,並觀其義理之釋,可知慧日、法照一系之淨土思想多受善導大師之影響(法照亦有「後善導」之稱,良有由也),以有鑒於時弊,故爾融禪、教、律於一體,巧攝眾機歸於淨土。此一融合,對後來諸祖之淨土觀念影響極為深遠,形成了唐宋以來「萬善同歸」之一大趨勢。

法照禪師在教判上未有詮釋,但在義理上卻深明淨宗心要。《五會法事 讚》是其代表作,完全將淨宗義理攝於別時行儀中,大作佛事,從一側面 體現了淨宗判教目的。

### 2.同歸極唱(永明大師)

唐宋以後,諸宗融混,淨土一法寓於諸宗,彌陀無礙光明,即在此融混中,蕩滌煩惱情塵,摧伏我慢高山,調攝萬機齊歸淨土。因義理相混,故使淨宗樸實簡易之心要有隱而不彰之感,然無形中亦極顯淨土上攝智士之奇動,其中以宋朝永明禪師為最具代表。

永明禪師(九〇三一九七五年),俗姓王,浙江餘杭人。幼歸佛乘,少 誦《法華》。任庫吏時,私取官錢,買物放生。依罪當死,臨刑之時,面 無懼色。文穆王欽佩其膽識,憫而放之,問有何求?答曰:願為僧。遂赦 免其罪,許其出家。於是投奔翠嚴禪師,後參天臺韶國師而大悟,成為禪 宗法眼一系傳人。因其棲心淨域,力顯「萬修萬人去」宗旨,被尊為蓮宗 六祖。

永明禪師每日必行一百零八件佛事,念佛十萬聲。其註疏甚豐,以百卷 巨著《宗鏡錄》為其代表,融會諸法同入心宗,闡釋「一心為宗,萬法為 鏡」玄義,所引經證達三百餘部;而淨土著作則以《萬善同歸集》為其代 表,「四料簡」則是其思想結歸處。

永明禪師延續禪教融歸淨土的思想,攝萬機歸於安養。其「一心為宗, 萬法為鏡」之理固然圓融無礙,但愈是智者,愈知高妙之法難契下劣之機。 故禪師雖極彰萬法唯心之義,卻深知:「識心方生唯心淨土,著境只墮所 緣境中。既明因果無差,乃知心外無法;又平等之門,無生之旨,雖即仰 教生信。其奈力量未充,觀淺心浮,境強習重,須生佛國以仗勝緣,忍力 易成速行菩薩道。」從此可窺知其對機法相應之深深感悟。

唐宋以來,禪宗興起後,多重自性淨土而誹西方淨土,重自力解脫而拒他力攝受。然其奈力量未充,若捨他力不歸,如何成就?永明禪師深諳此 患,故特指歸淨土,示他力易往之道。《萬善同歸集》言:

> 若自力充備,即不假緣。若自力未堪,須憑他勢。譬如世間之人, 在官難中,若自無力得脫,須假有力之人救拔。又如牽拽重物, 自力不任,須假眾它之力,方能移動。但可內量實德,終不以自 妨人。

此即永明禪師對無自力之人須靠他力之引導,所謂「自力未堪,須憑他勢」也。修學之士,當內量實德,不可自欺。《萬善同歸集》雖極倡「圓修萬行,迴向求往」之理,但卻透露出下劣凡夫須專稱佛名之益;「四料簡」則是其思想的結歸,明示「萬修萬人去」之徑路。其言:

有禪無淨土,十人九蹉路;陰境若現前,瞥爾隨他去。

無禪有淨土,萬修萬人去;但得見彌陀,何愁不開悟。

有禪有淨土,猶如戴角虎;現世為人師,來生作佛祖。

無禪無淨土,鐵床並銅柱;萬劫與干生,沒個人依怙。

永明禪師是禪教通家,出入宗教,深知個中滋味,對自力修學之難,可 謂瞭若指掌,有鑒於時人對禪的偏愛而予以針砭。縱有禪,大徹大悟,乃 至有大神通,大智慧,若有一絲煩惱習氣未斷,此生未了,亦必隨業流轉 去。此即為有禪者指出「有禪無淨土,十人九蹉路」之後患。而習禪未開 悟之無禪者,豈不十人十錯路!而所謂有禪者,若三世通觀,亦同無禪(隔 世即迷故),終必「萬劫與千生,沒個人依怙。」大師以此而驚悟好禪之 士,若不能自悟心性,當歸淨土,仗他勝緣。

為彰淨土殊勝,與禪對比而言:「無禪有淨土,萬修萬人去;但得見彌陀,何愁不開悟。」禪淨力用之懸殊,於此可知。一則十人九蹉路,一則萬修萬人去。自他二力,豈可同日而語耶!(無禪有淨土,萬修萬人去。正冥符善導大師「專修者,十即十生,百即百生」之旨。)

雖無禪有淨土,即可見佛成佛,自不用愁開悟不開悟之事,然永明禪師 以其大智慧窺知眾生好高務勝,於禪執而難捨,故語似偏讚「有禪有淨土, 猶如戴角虎」,以此而激發執於禪者求生之念,可謂用心良苦。此本欲攝 禪歸淨,後人不達,反而捨專取雜,妄附「戴角虎」之美稱(如蕅益大師 曾即有此一念)。四偈並觀,知大師所讚偏在淨土,以「無禪有淨土,萬 修萬人去;但得見彌陀,何愁不開悟」故。是知:但有淨土即有禪,如經 言:「念佛即是無上深妙禪。」知此,又何須頭上安頭,妄欲有禪有淨也? 其《萬善同歸集》則開顯直歸淨土深義,言: 生死海闊,業道難窮。聲聞尚昧出胎,菩薩猶昏隔陰,況具縛生死底下凡夫,寧不被生苦所羈、死魔所繫?故《目蓮所問經》云:「佛告目蓮:譬如萬川長注,有浮草木,前不顧後,後不顧前,都會大海。世間亦爾,雖有豪貴、富樂、自在,悉不得免生老病死,只由不信佛經,後世為人,更深困劇,不能得生干佛國土。是故我說無量壽佛國土易往易取,而人不能修行往生,反事九十六種邪道。我說是人名無眼人,名無耳人。」《大集月藏經》云:「我末法時中,億億眾生,起行修道,未有一得者。」當今末法,現是五濁惡世,唯有淨土一門,可通入路。

當知:自行難圓,他力易就。如劣士附輪王之勢,飛遊四天;凡質假仙藥之功,升騰三島。實為易行之道,疾得相應。慈旨叮嚀,須銘肌骨。

觀此文意,可知永明禪師對「自行難圓」的深深反思,及對「他力易就」 的殷切指歸。其一生融禪教之理於淨土,但自知其甚深義理已難應群機; 雖可「仰教生信」,而無眼、無耳之人,已無力明其大義。「十人九蹉路」 之揭示,可謂是對禪的徹底放棄;「唯有淨土一門,可通入路」,則可知 其真正指歸處。此義於曇鸞、道綽判教中已詳明,不再繁述。

觀此文,知永明禪師亦深受曇鸞、道綽「難易二道」、「聖淨二門」影響。竊知在禪淨融合中,已透顯淨土潛移默化的影響力,使禪者意識到「不歸淨土,必將沉淪」的後果。萬善之機,同歸淨土,即成為宋明以來中國

佛教之一大趨勢。此正昭昭顯示:「末法眾生,唯有淨土一門,可通入 路」。

永明禪師以禪者之身歸於淨土,融諸宗義理,倡萬善同歸之旨,此亦時 代使然。在諸宗融混之際,淨土純樸思想被玄妙之理所淹沒,故多偏依禪 理而習淨土。或參念佛是誰,或藉念佛以求一心、開悟等。「念佛往生」 宗旨因此被奪,美其名曰「禪淨雙修」,實則多是無禪無淨。此即禪淨雙 修逐漸形成的流弊,於禪理雖無可厚非,於淨宗則成偏邪之見。後來祖師 為除此弊,可謂殫盡心力。天如禪師云:「若果悟道,淨土之生,萬牛莫 挽。」蓮池大師云:「悟後不願往生,敢保老兄未悟。」憨山大師則云: 「今時若有禪無淨,奚止十人九錯,敢保十一個錯在。」此皆深慈大悲, 真語實語。如是義理詳見《淨土十要》,不作細論。

永明禪師大倡「萬善同歸」之旨,彰「萬機普攝」之益。融真於假,藉 假顯真,大開方便之門,巧示真實之道。致使諸宗同歸淨土,如萬流悉歸 大海。印光大師讚其德言:「法華一部,佛事百八。四重料揀利愚黠,萬 善作警察。普期超拔,往生極樂剎。」偈言:

> 視諸眾生皆是佛,只顧救生忘國憲; 赴市心樂顏不變,蒙赦得遂出家願。

曰課佛事百八件,法華一部佛十萬; 若非大權示世間,法幢誰能如是建。

## 3.指歸徑路(蓮池大師)

唐宋之際,猶有禪者,宋明以後,禪道日漸衰微,淨土宗旨亦不明朗。 多是習禪而無禪,習淨而無淨。雙修之弊,已使禪淨兩失,故後之古德深 感融混之弊,多勸捨禪入淨,一門深入,淨土宗已有從禪教脫穎而出之勢。 降至明清,經由蓮池、蕅益的大力提攜,淨土日漸從禪教中分野出來。可 謂雲霧漸開,佛日重輝(其中以蕅益大師思想為最明顯)。

蓮池大師(一五三四一一六一五年),蓮宗八祖。十七歲補諸生,自誓如三十歲不能中舉,定超然長往。見鄰家老嫗每日念佛不斷,問其故。老嫗答曰:「先夫持佛名,臨終無病,與人一拱而別,故知念佛不可思議。」 大師為此所感,遂歸心淨土,案頭書「生死事大」以自警。

大師三十二歲出家,受戒後即四處遊訪,遍參知識。一五七一年(三十七歲),至杭州雲棲山,見山水幽寂而喜,遂有終焉之志。結茅而居,專志念佛。村民因乾旱而請大師禱雨,大師笑曰:「吾但知念佛,無他術也。」眾人堅請,不得已,即擊木魚循田念佛,時雨隨注;眾人大喜,併發心助修道場。自此法道大振,四方雲集,遂成一大叢林。

蓮池大師一生清白白守,操履卓絕,非佛言不言,非佛行不行,非佛事

不作,與真可大師、憨山大師、蕅益大師並稱為明朝四大高僧。論大師之才,足以經世;悟,足以傳心;教,足以契機;戒,足以護法;操,足以勵世;規,足以救弊。如是神智高邁之祖,知「無量門中,念佛一門,最為方便。」故平生所務,唯念南無阿彌陀佛。將「三藏十二部,讓與他人悟;八萬四千行,饒與旁人行」,淨土宗風因茲再興。其三十餘種著述收於《雲棲法彙》,《彌陀疏鈔》是其代表作。

蓮池大師為救當時教內執理廢事之偏,是故宗教具涉,闡揚淨土多偏於理性,並傍附《華嚴》「五門十玄」理念詮釋淨土,將淨土一法類比於《華嚴》一實之大教,以顯持名一法非僅愚夫愚婦之能,乃「徑中徑路」。如《彌陀疏鈔》於「教起所因」一門中,分「總、別」二義。初順教下總顯一大事因緣言:

先明「總」者,謂如來唯為一大事因緣出現於世。則一代時教, 總其大意,唯欲眾生開示悟入佛之知見。今此經者,直指眾生以 念佛心入佛知見故。

後別就《彌陀經》,於此一門開顯十門要義,別顯淨土超勝。其言:

「別」則專就此經,復有十義:

- 一、大悲憫念末法為作津梁故。
- 二、特於無量法門出勝方便故。

- 三、激揚生死凡夫令起欣厭故。
- 四、化導二乘執空不修淨土故。
- 五、勉進初心菩薩親近如來故。
- 六、盡攝利鈍諸根悉皆度脫故。
- 七、護持多障行人不遭墮落故。
- 八、的指即有念心得入無念故。
- 九、巧示因於往生實悟無生故。
- 十、復明徑路修行徑中之徑故。

觀此,知淨土法門之興起,良有以也。蓮池大師順此十門要義,左右逢緣,隨機引導,顯淨土攝化之功,彰五乘齊入之旨。大師權順教下,理事並彰,宗教俱攝,別彰持名一行乃至極「簡易、直捷、殊勝、穩當」之無上妙法。其義理幽玄,博大精深,對攝持他宗行人歸於淨土,功盛一時;然今時淺智凡夫已難明其要,所謂「理深解微」也。今於其難契時下根機之甚深義理不作詳述,但就其別彰淨土大義處略述其心要。

蓮池大師借賢首宗體系而判淨土教相,判《彌陀經》為「菩薩藏攝,又 為頓教所攝,復兼通前後二教<sup>終圓二教</sup>」。並釋其義言:

> 通前後者:通前終教,以一切眾生念佛,定當成佛,即定性闡提, 皆作佛故。通後圓教者,亦義理中辯。

攝於頓者:蓋謂持名即生,疾超速證,無迂曲故,正屬於頓。以 博地凡夫,欲登聖地,其事甚難,其道甚遠。今但持 名,即得往生;既往生已,即得不退。可謂彈指圓成, 一生取辦。如將寶位,直授凡庸,不歷階級。非漸教 迂迴屈曲之比,故屬頓義。

此是蓮池大師對淨土教相的判釋,其頓教之判與善導大師頓教之判不盡相同,此乃依華嚴五教<sup>小、始、終、頓、圓</sup>而論。然大師為彰淨宗之特別,又言此頓教意通「終、圓」二教,顯淨宗實難與他宗作同類判釋也,故處處言淨土一法乃「徑中徑路」,以突顯淨宗超勝。惜乎大師未見善導大師之弘判,故不得不借通途教相以判淨宗。

大師雖有意通圓教之論,然《疏鈔》有言「華嚴全圓,此經分圓」,似顯淨土不及華嚴,何顯淨宗超勝?此或如前賢所言:「《疏鈔》之作,正當狂禪風靡之際,故不得不權宜善巧,俯就群機,而作方便之談。所謂大權菩薩,曲被當機。應病與藥,時節因緣應爾也。」詳觀一部《疏鈔》,處處廣通華嚴十玄門義,顯淨土事事無礙之理,自有隱彰全圓義。其言「今但持名,即得往生。既往生已,即得不退。可謂彈指圓成,一生取辦。如將寶位,直授凡庸,不歷階級。」又言:「一名才舉,萬德齊圓。」觀此即知,淨土力用非遜於《華嚴》,甚有過之而無不及者。為顯此義,《疏鈔》言:

諸餘法門,高之則下機絕分,卑之則不被上根。是以華藏如盲,螢光增結。

唯此一法,上下兼收。可謂萬病癒於阿伽,千器成於巨治。豈不 慈門廣大,普度無遺!

觀此即知,大師雖並判淨土與華嚴同為頓圓之教,義實有別應機不同力 用不同。蕅益大師對此有詳盡闡釋,大顯淨土超勝華嚴,乃至一代時教(見後)。

唐宋以來,禪宗盛行,有不屑西方淨土者,即捨西方淨土別倡唯心淨土。 其言似高,其害無窮。蓮池大師欲救此執理廢事之偏,故處處顯彰淨土唯 心義,並於淨土唯心義中,隱隱流露淨土一法「本為凡夫,偏度障難」之 旨,其言「塵塵剎剎雖清淨,獨有彌陀願力深」,則是大師在唯心淨土的 理念中,別重西方淨土的明示,如此方是理不礙事之真唯心、真淨土,亦 是淨土一法依事而「指方立相」的特別之處。

為順宗門體悟、參究之義,蓮池大師將執持分為事持理持<sup>憶念無間為事持</sup>體究 無間為理持,將一心分為事一心理一心。事理一心之釋甚多,或言:

事一心者:如前憶念,念念相續,無有二念,信力成就,名事一心。

理一心者:如前體究,獲自本心,故名一心。

又以「歸命」義,而顯事理一心,言:

一者歸投義,執持名號,一心嚮往,即事一心。

二者歸元義,執持名號,還歸一心,即理一心。

此二義,似二實一。以「一心嚮往」,自能「還歸一心」,淨土唯心故。如大師言:因往生而證無生,藉有念而入無念。善導大師則言:「一到彌陀安養界,原來是我法王家。」故知,事一心自能成就理一心。然事理一心,以事一心為本。本為下凡故,偏度障難故。凡夫若不歸投於佛,何能歸元於心?

蓮池大師雖分事持理持,卻處處又言「理事無二,即淺即深」之義。故 末世凡夫,不可妄執玄理而廢事修,如大師所言:

> 著事而念能相繼,不虚入品之功; 執理而心實未明,反受落空之禍。

又,大師雖分事理一心,然處處又言:「千信即千生,萬信即萬生」、 「有願者,無一不生」及「但念佛者,俱得往生。」此即意顯:往生不憑 功夫深淺,唯憑佛願救度。 大師曲順眾機,諸說並彰。或重一心修證,或標念佛通往。不善會者, 多難窺其義。前後通觀,知有順聖道而說<sup>隨他意處</sup>,有就淨土而論<sup>隨自意處</sup>, 有順機情而言<sup>仗自力處</sup>,有就法體而顯<sup>明他力處</sup>。若置身其所處時代,即能體 會其特別用心。為顯往生非憑事理一心之修證,大師自言:

古云愚人求淨業者,非唯不指理之一心,亦復不指事一心故。事一,已非愚人,何況理一?故念佛者,守志不二,勿因三昧難成而輒改修餘行,此之謂也。

又此一心不亂,亦分五赦,今不敘者,以正指頓圓故。佛說此經,本為下凡眾生,但念佛名,徑登不退,直至成佛,正屬頓圓。

觀此,知所謂「一心」者,即「守志不二,但念佛名」也。能如是專念, 自然「徑登不退,直至成佛。」竊知其事理一心之倡,應為巧攝聖道歸於 淨土所開之方便也。

為顯「不論大根小根,但念佛者,即得往生」義,《疏鈔》言:

淨土法門,一切收攝。如大本云:其上輩者,捨家離俗,而作沙門;亦有不捨家離俗者。即出家五眾、在家二眾也。但念佛者,俱得往生,是通緇素。

又蓮分九品,上該盛德菩薩,下及悠悠凡夫,乃至惡人等。但念 佛者,亦得往生,是通利鈍。 又鬼畜地獄,雌雄牝牡,亦可均名男女。但念佛者,俱得往生,是通一切眾生也。

此即蓮池大師顯彰「但念佛者,俱得往生」宗義;但得往生,則自證無生矣,何患不得理一心也?故大師對淨土義理的發揮,雖通涉宗教,極盡玄妙,卻亦不被理義所縛,處處顯「念佛往生、直至成佛」津要,大有橫超教下之勢。其《疏鈔》別顯《彌陀經》義言:

佛說此經,為教眾生念佛,為教眾生持名念佛,為教眾生持名念佛而入佛知見。

此即明言淨土宗旨在教人念佛,如何念耶?曰:「持名念佛」。但能持名念佛,則入佛知見矣。觀此,知其義理雖玄,旨歸唯在稱名一行。故有言:

持名念佛之功,最為往生之要。

為顯持名宗旨與他宗之別,大師又言:

此經不兼戒律,亦無論議,自始至終,專說念佛求生淨土。

此即蓮池大師棄捨玄理,歸於樸實之跡象。彰持名一行不兼戒律,不涉論義,但稱佛名而已矣。其事持理持、事一心理一心等釋,至此即一掃而

為別顯名號勝德,大師彰極樂依正莊嚴,乃至四十八願,皆攝於「南無 阿彌陀佛」六字洪名中,使名號獨達之義再顯。其言:

極樂依正,言佛便周。

佛功德海,言佛便周。

一名才舉,萬德齊圓。

#### 又言:

彌陀萬德之名:

無一願不包羅,無一行不體備,無一佛不貫徹。

舉其名兮,兼眾德而具備;

專乎持也,統百行以無餘。

此即大師欲脫融混、回歸淨土真實的最要開示。六八大願,在此名號中; 永劫大行,在此名號中;諸佛功德,亦在此名號中。但稱佛名,則彌陀願 行、諸佛功德,攝無不盡。是知,彌陀大願,無量功德,乃至聖道一切玄 妙之理,無不攝於「南無阿彌陀佛」六字名號中。此釋意顯:念佛雖有種 種義,但稱佛名,一切皆含。其義理之詮釋,如同為一六字洪名所下之註 腳,無非隨機施教之應化方便。所謂「廣開淨十之要門,顯彰別意之弘願」

#### 也。其言:

念佛法門,不論男女僧俗,不論貴賤賢愚,無有一人,不堪念佛。

若人富貴,受用現成,正好念佛。 若人貧窮,家小累少,正好念佛。 若人有子,宗祀得託,正好念佛。 若人無子,孤身自由,正好念佛。 若人子孝,安受供養,正好念佛。 若人子逆,免生恩爱,正好念佛。 若人無病,趁身康健,正好念佛。 若人有病,切近無常,正好念佛。 若人年老,光景無多,正好念佛。 若人年少,精神清利,正好念佛。 若人處閑,心無事擾,正好念佛。 若人處忙,忙裏偷閒,正好念佛。 若人出家,逍遥物外,正好念佛。 若人在家,知是火宅,正好念佛。 若人聰明,通曉淨土,正好念佛。 若人愚魯,別無所能,正好念佛。 若人持律,律是佛制,正好念佛。 若人看經,經是佛說,正好念佛。 若人參禪,禪是佛心,正好念佛。

若人悟道,悟須佛證,正好念佛。

普勸諸人,火急念佛,九品往生,華開見佛。

見佛聞法,究竟成佛,始知自心,本來是佛。

此即大師攝「男女僧俗,貴賤賢愚」同歸淨土、老實念佛之心聲,其統 攝禪教律歸於淨土之思想,於此可見一斑。觀大師自身,雖博通經論,然 猶以鈍根自認,素鄙空談,望樂邦為家鄉,仰慈尊如怙恃;平生所務,唯 是「南無阿彌陀佛」六字。臨終之際,告諸弟子言:「老實念佛,莫捏 怪」、「老實念佛,莫換題目」。此可謂一心念佛之最要開示,事持理持、 事理一心,皆成剩語。從如是言行中,可窺知正定業又日漸明朗。

蓮池大師處於諸宗融混最盛之際,巧借通途教門,力顯淨土宗旨,攝化 之功,非言語能宣。其一生行履,誠如蕅益大師所言:

世競貴奇特,師端守平常。

人盡尚高峻,師獨存謙光。

旋萬法而指歸淨土,憫五濁而廣作津梁。

印光大師讚其德言:

幼聞念佛意頗快,末誠門徒莫捏怪;

行為世則言世法,注重淨土及規戒。

砥柱狂瀾契理機,闡明佛心祛蜂蠆;

普令具縛諸凡夫,仗佛慈力登蓮界。

# 二、力脫融混 (蕅益大師)

淨土宗延續至蓮池大師,導聖歸淨之能已發揮至極,至此,諸宗行者,莫不歸向。然在此融攝過程中,因祖師慈悲,別開方便,多以聖道之理闡淨土一法。若不明其苦心之所以然,反易被其融混之理所迷,而不明其究竟指歸處。故淨宗真實義,反因融混而有被隱之憾;更有因融混而曲解法義者。蓮池大師固有捨萬行歸專修之勢,然義猶未暢。明末清初蕅益大師,深觀融混之弊,故一生所化,即欲力顯淨土正義,欲樹專修念佛風範,欲使淨土宗從融混中脫離出來。其淨土思想幾近於善導一系宗旨,多有救時補偏之效,可謂善契時機。惜乎大師亦未見曇鸞、善導等之著述,無正脈教判之可依,故仍不得不借通途教相顯淨宗別義。初心淺識,乍觀之下,多難會其良苦用心。今詳述其大旨,以顯大師剖心瀝血之心志。

萬益大師(一五九九——六五五年),蓮宗九祖,其母夢大士送子而生。 大師七歲茹素,少好儒學,並開葷酒,誓滅釋老,興謗法之過。十七歲時, 偶閱蓮池大師《自知錄》及《竹窗隨筆》,有所省悟,乃不謗佛,並焚毀 所著闢佛論等。二十歲時,聞《地藏經》而歸信於佛。為體究生死大事, 二十四歲發心出家。一生弘化諸方,居無定所。平生厭棄名利,以念佛為 本,以閱藏著述為業。終身未嘗放下筆硯,故著述頗多,共計四十餘種, 近二百卷。《彌陀要解》是其代表作,影響極為深遠。

大師初習禪教律,知其時久弊多,難契時機;最後不避譏誚,盡捨一生修學,歸心淨土,老實念佛。雖教宗天臺,但自號「八不道人」,故知其思想非謹依天臺,甚至有棄臺禪而純依淨土之勢。其「淨土唯心」偈中即流露此一心意,其言:「一念頓教歸佛海,何勞少室與天臺。」大師曾有自立宗意,私窺其內心,或有無所依從之感,亦或對淨宗自有甚深領悟而欲顯彰耶?其言:「名字位中真佛眼,未知畢竟付何人」,以此可窺大師之孤寂心懷,有如一人孤行,無有伴者。《要解》即透露其超絕卓見,可謂直抒胸臆,別顯淨宗玄義,使淨宗不共禪教律之旨坦露無遺,久來融混之弊,藉此而明瞭。印光大師讚為古今第一註,自有由來也。

唐宋以後,因諸宗融混,聖淨分判意多難顯。萬益大師慧眼獨具,別開 「橫」、「豎」二途,方再顯聖淨之別。其《靈峰宗論》言:

出三界火宅,有「横」、「豎」兩途:

以「自力」斷惑超生死者,名「豎出」三界,事難功漸。

以「佛力」接引生西方者,名「横超」三界,事易功頓。

遠祖云:「功高易進,念佛為先。」經云:「末世億億人修行, 罕一成道。唯依念佛,可得度脫。」如乘船渡海,不勞功力。

此横豎二門判,意甚分明,「難易、頓漸、二力」等要義,盡攝其中: 自力豎出,事難功漸;佛力橫超,事易功頓。《要解》言「無藉劬勞修證, 但持名號,徑登不退」、「全攝佛功德成自功德」,即徹彰佛力橫超、事 易功頓之肝要。此判與難易二道、聖淨二門判,同一意趣,不再細論。

横豎之別,在自他二力不同故。大師因病而歸心淨土,深知力不從心之 恐慌,故比較自他二力之難易,特別著眼於時人最關心的臨終一關。其《要 解》言:

> 穢土自力修行,生死關頭,最難得力。倘分毫習氣未除,未免隨 強偏墜。初果昧於出胎,菩薩昏於隔陰。這裡豈容強作主宰,僥 倖颟顸?

> 唯有信願持名,仗他力故。佛慈悲願,定不唐捐。彌陀聖眾,現 前慰導,故得無倒,自在往生。佛見眾生臨終倒亂之苦,特為保 任此事。

若依自力,煩惱尚有絲毫未盡,臨終必墮無疑。一旦隨業而去,則無能 作主矣。初果羅漢乃至菩薩尚有出胎之迷、隔陰之昏,何況垢障凡夫(此 義通曇鸞大師難行道之第四難)?若仗彌陀願力,則念佛之人,無論功夫 深淺,無論有無正念,臨終之際,必蒙佛接引,自在往生。以「佛見眾生臨終倒亂之苦,特為保任此事」故。「慈悲加佑,令心不亂」之肝要被大師開顯無遺,使他力稱名一行完全超越了通途事理一心的局礙。此義的開顯,揭示《彌陀經》「心不顛倒,即得往生」之真義,消釋了「自住正念,方蒙接引」的謬見,徹底消除了淨業行人對臨終無謂的擔憂,所謂「一切恐懼,為做大安」也。

萬益大師淨土思想,是諸宗融混中,最能體現淨土本色義者。其義理之 釋雖亦融攝一代時教,卻無不消歸淨土,而猶不失淨宗平易樸實、一向專 修風範。其淨土思想堪稱「力脫融混、欲還本源」的一座高峰,有被尊為 「靈峰派」之勢,足見其影響之盛。大師《要解》廣為人知,並多以此為 淨業指南。今以管見,述其大義,以顯大師所見之廬山真面目。

# 1.極樂同居 橫具四土

宋明以來,論淨土者,多依天臺四土義而判極樂淨土。蕅益大師雖亦借 天臺教相,卻別顯淨土不共義理,特將四土分為橫豎二門,明聖道與淨土 之別,使淨宗義理在融混中透出一線生機。其《選佛譜,淨土橫超門》言:

然此四土,有豎有橫:

若以自修行力,斷盡見思,方出同居而入方便;斷盡塵沙,兼破

無明,方出同居、方便而入實報;斷盡無明,方出同居、方便、實報而入寂光;即名為「豎」。

若仗阿彌陀佛願力,未斷見思,即能出娑婆穢,生極樂淨;既生極樂,即於彼土,得證方便、實報、寂光三種淨土,不必捨身受身,然後證入,故名為「橫」也。

是故:設依自修行力,則四教並名「豎入」。 唯依阿彌陀佛願力,始可「橫超」也。

通途法門,憑自力而豎出,依自身修行深淺故有「同居、方便、實報、 寂光」四土差別(事難功漸),此即天臺所判四土之義。

淨土法門,乘彌陀本願力故,雖未斷惑,亦能往生西方;雖生同居,亦 能上證方便、實報、寂光三種淨土。所謂「圓淨四土,圓見三身,圓證三 不退」也(事易功頓)。故大師言:「即西方橫具四土,非由漸證。」既 非漸證,何有四土之別?此即一掃四土差別相,別顯淨宗獨特意。

四教並名豎入,唯依彌陀願力使可橫超。一仗自力,一仗佛力;一為豎入,一為橫超。一難一易,一頓一漸。有此眼目,則於橫豎四土之義,可 瞭如指掌矣。故大師判極樂非同豎出之四土,乃橫具四土之「同居淨土」, 此土圓收圓超,「一切俱非,一切俱是」。其《要解》言:

今云極樂世界,正指同居淨土,亦即橫具上三淨土也。

大師判極樂為同居,意顯凡夫與聖人同居一土,無隔離之別,彰往生者 無不圓具一切功德,與佛同證無量光壽(慈契於寂光)。此義揭示「與諸 上善人,俱會一處」真義(成時大師評曰:「此論修德,不論性德。」可 謂一語道中心要)。為深顯此義,大師尤以《觀經》最下之機彰此義言:

今淨土: 五逆十惡, 十念成就, 帶業往生居下下品者, 皆得三不退。

下下品往生者,皆得三不退,此三不退,乃圓證而非分證。此是淨宗特 別之處,通途行人,多難信此,為明其所以然,大師釋言:

#### 同居眾生,以持名善根福德同佛故,圓淨四土,圓受諸樂。

同居眾生,獲如此甚深利益,乃「持名善根福德同佛故」,故爾「圓淨四土,圓受諸樂。」此即「同以無漏不思議業,感生俱會一處為師友」也。 大師此釋,意顯「同因同果」無上妙義,正所謂「同一念佛無別道,法界 之內皆兄弟」也。

凡夫與補處同居,其因雖在「持名善根福德同佛故」,然大師擴而充之, 以三要義釋之,言:「非心性之極致,持名之奇勳,彌陀之大願,何以有 此?」此三理事並彰,通別互攝。誠如印祖讚言:「理事各臻其極。」顯 看似有三因,實則為一,核其本,在「彌陀之大願」。因有「彌陀之大 願」,方有「持名之奇勳」。以「光壽名號,皆本眾生建立;能令持名者, 光明壽命同佛無異」故。「心性之極至」則偏就性德之理而言(攝通途教義),此一性德雖聖凡無二,然凡夫無力證悟,唯藉「彌陀之大願」方顯。如《要解》言:

離卻阿彌陀佛名號,何由徹證現前一念無量光壽之心!

又言:

彌陀聖眾現前,即是本性明顯。往生彼土,見佛聞法,即是成就 慧身,不由他悟。

故知:「圓淨四土,圓受諸樂」之功,全在於「彌陀之大願」。「心性之極致」,順理而言;「彌陀之大願」,就法而言;「持名之奇勳」,則機法雙顯。三位一體,無二無別。可見義雖有三,歸趣唯一,所謂「託佛願以作強緣」也。

萬益大師判凡夫乘願往生,例登補處,同盡無明,同登妙覺,超盡四十 一因位。如此力用,乃千經萬論所無,唯極樂同居獨擅。此即大師不共諸 餘祖師之獨判,幾近於善導大師「凡夫入報」論。

觀大師同居淨土之判,可窺其淨土思想已完全超越宗、教之範圍。其同 居之名,似借天臺教相,實意顯淨宗別意。其言:「唯極樂同居,一切俱 非,一切俱是。十方佛土,無此名相,無此階位,無此法門」、「教網所不能收,剎網所不能例。」即欲脫離融混,突顯淨宗。如此勝益,全仗彌陀之大願,善導大師謂之「託佛願以作強緣,致使五乘齊入。」惜乎蕅祖未見此精妙論釋,故爾極力舒舌,欲顯此義,頗費苦心。其言:「同居一關,最難透脫。唯極樂同居,超出十方同居之外。了此,方能深信彌陀願力;信佛力,方能深信名號功德。」則揭開久來融混之迷霧,突顯「阿彌本願勝」也。

無論報佛報土判,或同居淨土判,於開顯宗義意義非凡,然對無智凡夫,可謂莫測高深。縱聞其名,亦未必能知其義。此乃往生後事,修學淨土者,自不必太用心於此。一但往生,見佛聞法,成就慧身,自知其無窮妙義。現當一心念佛,無須困於果位之測度計慮中。如道綽大師言:「但至彼國,即一切事畢,何用諍此深淺理也。」降而論之,縱有品位之別,以凡夫之身,但能往生,則千足萬足。如蕅益大師雖深知極樂圓證三不退義,然深感業障深重,生死可畏,故縱雖下品往生,亦自心甘。自言:「只圖下品蓮生,便是終身定局。豈敢大言欺世,致使法門受辱!」其安心如此,稀有可歎!尤為末法眾生之一清涼劑也。

### 2.信願正因 稱名正行

善導大師依《觀經》辨定三心以為正因,具三心者,必得往生;而一向

念佛者,三心自攝其中。觀蕅益大師對往生正因正行之判,亦玄通此義。 大師言:「得生與否,全由信願之有無。」此即意通三心,信即深心;願 即迴向發願心;真有信願,即至誠心。此三心實即一願生心,但一念迴心, 決定往生。故大師言:已願已生,今願今生,當願當生。現今發願持名, 金台已影現,極樂已標名,便非娑婆界內之人矣。

宋明以來,多以通途自力修證,詮釋「一心不亂」義。蕅益大師亦多順 他意而處處顯事理一心(斷見思惑,為事一心:斷無明惑,見本性佛,為 理一心。此與蓮池大師之釋稍有不同),然論往生正因時,則毅然捨他義 而獨顯自意,判「得生與否,全由信願之有無。」揭示「一心」者即信願 一心,非禪定一心,意顯往生全憑他力,不在自力修證之深淺。故大師論 持名之行時,言:「無藉劬勞修證,但持名號,徑登不退」、「不俟斷惑, 橫超三界」,意通「不斷煩惱得涅槃」之心要,大顯淨土正義。至此,「信 願一心」從「事理一心」中脫穎而出,他力易行之道再度得以大暢。

大師視信願為淨宗眼目,處處釋之。對信雖廣開為六,其根本亦在「信他」,即信「彌陀世尊,絕無虛願」。以誓願無虛,又心佛不二,故於「信自」中言:「我雖昏迷倒惑,苟一念迴心,決定得生。」其言:「信佛力,方能深信名號功德」,即明示淨土信仰之歸宿。所謂「六信」,理雖圓融,終歸於「深信佛力、深信名號功德」中。此乃不可思議境界,全攝佛功德成自功德,不涉施為,唯信乃入。其餘事理因果,無非助成此一深深信仰。

信願既生,何以《彌陀經》言「不可以少善根福德因緣得生彼國」?此義於宋明以來,以至今日,曲解最多,誤以為必須廣行眾善,方可得生,不知名具萬德,但稱佛名,即是多善根福德因緣。善導大師言:「隨緣雜善恐難生,教念彌陀專復專」,已將其義揭示無遺。蓮池大師亦詳辨此義,言:「持名乃善中之善、福中之福。」又言:「執持名號,願見彌陀,誠多善根,大善根,最勝善根,不可思議善根也!」蕅益大師應時節所需,再彰此義言:「聲聞緣覺菩提善根少,人天有漏福業福德少,皆不可生淨土。唯以信願執持名號,則一一聲悉具多善根福德。」

以上諸釋,皆顯「多善多福,唯在念佛」。善導大師順本願釋,蓮池、 蕅益則以功德勝劣、善根大小論。雖立足不同,義亦相通,無不意顯念佛 為無上功德。

善導大師六字名號釋,已顯名號具足信願行三義,歸命稱念者,亦自具足信願行。唐宋以後論淨土者,多偏於機之「信願行」論淨土資糧,尤其對「行」之釋,多依附聖道之理,將無量光壽、依正莊嚴一一消歸自性, 安於自心中尋求往生之道,或執六度萬行,或執事理一心。蕅益大師就機 法兩面彰顯淨土大義,再現機之信願行的源頭。

① 就機而言:信願行為往生資糧。此三資糧,依一心而開為三。此三

非三,三只是一;此一非一,一必具三。《要解》言:

依一心說信願行,非先後,非定三;信願行三,聲聲圓具。

此即大師對信願行的精要闡釋,須善加體會,方不至於將信願行割裂為 三。《要解》雖於信願行釋之甚詳,明瞭此義,則可明瞭「信願行三,聲 聲圓具」大義。隨入其一,皆可入淨土之大門。信者得生,願生即生,稱 名必生。非先後,非定三。即一即三,即三即一。而最終歸宿則在稱名, 故《要解》言:「信願為前導,持名為正修。」信願如目,稱名如足,有 目有足,即是如實修行,自可安然到達彼岸。

② 就法而言:彌陀本願力為往生資糧。大師言:

佛以大願作眾生多善根之因,以大行作眾生多福德之緣。 令信願持名者,念念成就如是功德。而皆是已成,非今非當。

佛之大願大行,成就眾生往生功德<sup>若不生者</sup>不取正覺。此即淨宗根本,是往 生成佛正因。機之信願行只是感通佛力接引而已,而往生真實依憑則全是 佛之願行。離此法之本願力,機之信願行,則如無根之木,無源之水。

此二資糧,攝內外因緣,因緣和合,機感相應,即得往生。如大師言: 「現生發願持名,臨終定生淨土。」然二資糧以佛願為本,因外緣而感內 因。有「攝取不捨」之誓願,方有「信願持名」之感應。大師言:「緣之所在,恩德弘深。種種教啟,能令歡喜信入,能令觸動宿種,能令魔障難遮,能令體性開發。」又言:「今以此果覺,全體授與濁惡眾生。」此即彰機之信願行,緣於法之本願力。無論何人,遇此強緣,終必開發信願行。所謂由佛力引發自性本具功德力,令歡喜信入,令體性開發也,如《大經》所言:「聞其名號,信心歡喜」。

### 3.但持名號 徑登不退

諸經所說往生之行,善導大師判為正雜二行,意欲捨雜行歸專修。蕅益 大師於此亦有獨到見解,玄通專修之義。大師判「得生與否,全由信願之 有無」,顯往生正因;論往生行時,則獨判稱名為正行,不涉絲毫他種行 業。為顯稱名之勝,並與諸行比較而言:

> 諸經示淨土行,萬別干差,如觀像、觀想、禮拜、供養、五悔、 六念等,一一行成,皆生淨土。

> 唯持名一法,收機最廣,下手最易。故釋迦慈尊,無問自說,特 向大智舍利弗拈出。可謂方便中第一方便,了義中無上了義,圓 頓中最極圓頓。

持名一行,「收機最廣,下手最易」,故世尊特別拈出此法,以利末世 多障凡夫。故《要解》言:「今經因末世障重者多,故專主第十六觀」。 捨雜修專之意何其明瞭!此一行非但攝機廣,下手易,更為無上了義,最極圓頓。人或以此為易而不知其勝,故不甘於此。為顯勝易二德,《要解》 處處破執,導歸專修。一言:

> 阿彌陀佛是萬德洪名,以名召德,罄無不盡。故即以執持名號為 正行,不必更涉觀想、參究等行。至簡易,至直捷也。

#### 又言:

執持名號,既簡易直捷,至頓至圓。以念念即佛故,不勞觀想, 不必參究,當下圓明,無餘無欠。上上根不能逾其閫,下下根亦 能臻其域。其所感佛、所生土,往往勝進,亦不一概。可謂橫該 八教、豎徹五時,所以徹底悲心,無問自說,且深嘆其難信也。

萬祖從勝易兩面顯彰稱名一行不但簡易直捷,而且至頓至圓,當下圓明, 無餘無欠。上下通入,所感勝進,故不須雜諸餘行。稱名正行,自爾從融 混中脫離出來。

由於他宗滲入,使不明淨土真實義者,多以事理一心為高妙,並以此為 淨業指南。雖重持名,卻欲以稱名為方便,以求一心之功夫境界等。《要 解》亦隨順他意詮釋事理一心,但大師言持名一法「無藉劬勞修證」,即 簡別淨土之行非事理一心,非定善散善,唯任口稱而已。他力之旨得以澄 清,淨土不共宗旨再度明瞭。如其《靈峰宗論》言:

吾人果能念念執持阿彌陀佛,即是念念證無量壽,放無量光。 古聖既爾,今人亦然;至心既爾,散心亦然。

觀此,知稱名一法,絕於機情,任誰稱名,功德齊等。《要解》言:

信願持名一行,不涉施為,圓轉五濁,唯信乃入,非思議所行境界。

此即揭示持名一法「不憑修證,但稱名號」之肝要。所謂「如乘船渡海,不勞功力」也。此是大師力脫融混的又一剖心瀝血處,故其《靈峰宗論》 彰淨土修學原則言:

無論干百十,下至一聲,但終生不替,便決定橫超。

又言:

或 畫 夜 十萬,或 五萬 三萬,以決定 不缺為 準, 畢此 一生, 誓無 變改。 若 不 得 往 生 者 , 三世 诸 佛 便 為 誑 語 。

又言:

修此念佛三昧,每曰從十萬起以至一百,或唯十聲,下至曰念一聲,不拘數之多寡,但以終身不間斷為則。

此即大師對修學淨業的指南,是對「乃至十念,若不生者,不取正覺」 的開顯,簡潔明瞭,已完全捨去了玄妙之理,唯彰相續念佛義。與善導大 師所言「上盡一形,下至一聲,乘佛願力,莫不皆往」,如出一轍。

一代時教,唯持名一法收機最廣,下手最易,利益最勝。然好玄理者多 視此法別無奇特,最為低下。蕅益大師打破了此一觀念,將持名一法「即 淺即深」之義徹底揭示出來,言持名一法全攝佛功德成自功德,當下圓明, 無餘無欠。無論上智下愚,但能相續稱名,終身不替,便決定橫超;一得 往生,則同淨無明,同登妙覺。故大師言:

有目者,固無曰下燃燈之理;而無目者,亦何必於曰中苦覓燈炬?

有目者,固當捨自力歸佛力,無日下燃燈之理。無目者,更應肯心相應,深信勿疑;何須捨此他求、於日中再苦覓燈炬也!此即大師對「歸命彌陀、一向專稱」的徹底承當,導上聖下凡,同歸淨土,寶此一行。其自身雖通宗通教,卻不參禪,不學教,不談玄,不說妙,唯一向念佛,偏弘持名一行,即是以身示法。如是自信教人信,使淨土一法終又趨於「信佛本願、一向專稱」之正定業。

## 4.五濁惡人 攝受正機

善導大師感悟彌陀深重悲願,言「淨土一法,本為凡夫」,蕅益大師亦玄悟此義,大彰此要。《要解》釋《彌陀經》「諸眾生」言:「諸眾生,別指五濁惡人。」此即再顯彌陀大悲為凡之誓願。

審思其「五濁惡人」之義,知有廣、狹之別:

就廣義而言:五濁眾生皆為惡人,《要解》言「一切世間,通指四土器 世間,九界有情世間」,即彰九界有情同為五濁之惡人,同為彌陀救度的 對象。此是絕對的善惡觀,唯以無上正等正覺之佛為善,餘者皆惡。所謂 「唯佛一人持淨戒,其餘皆是破戒者」也。

就狹義而言:別指五濁惡世造罪凡夫。《要解》處處言及「多障有情」,並於「五決定」文言:「處煩惱濁中,決定為貪欲所陷,惡業所螫。」此即是造罪凡夫之彰顯。

觀此二義,知「五濁惡人」,雖義通九界,實別指造罪凡夫,以但能攝凡,自顯通攝九界之大悲本願。故知,二義實一義,廣略互通故。《要解》文中多言凡夫之機,正為顯彌陀本願不可思議功德。良以極重惡人,以重業故,被十方諸佛之所放捨,被他方佛土之所摒棄,別無出離之緣。故蒙彌陀大悲不捨,發超世悲願,極力救拔。五劫思惟,兆載苦修,即為成就造罪凡夫之往生。釋迦諸佛,稟此大悲,特為五濁惡世,極苦眾生,說此

易行横超難思議法,令濁惡凡夫,稱名求往。

機雖五濁惡人,但遇本願,則蓮台標名,已屬極樂聖數,橫超餘聖矣。如太子墮地,貴壓群臣。《大經》謂之「第一弟子、真善友、善親友」;《彌陀經》謂之「善男子善女人、與諸上善人俱會一處」;《觀經》謂之「人中芬陀利花」;善導大師釋為「人中好人,人中妙好人,人中上上人,人中稀有人,人中最勝人。」蕅益大師則言:「無論出家在家,貴賤老少,六趣四生,但聞佛名,即多劫善根成熟。五逆十惡,皆名善也。」又言:「若謂是凡夫,卻不歷異生,必補佛職,與觀音勢至無別。」

曇鸞大師言煩惱成就之凡夫,願往生者,皆得往生。道綽大師言一生造 惡之機,但稱佛名,即得往生。善導大師彰彌陀本願,定為凡夫。今蕅益 大師判正機為五濁惡人,但稱名號,徑登不退。此皆慧眼獨具之金言,共 明「淨土一法,本為凡夫」心要。異時同化,如海一味。

若思萬年三寶滅盡時濁惡之機,自會感知曇鸞、道綽、善導、蕅益諸祖 之深邃法眼。以其智慧之炬,破無明之暗,高樹法幢,永絕後疑,為末世 濁惡眾生大開往生之門。恩重如山,感悅徹髓。

萬益大師以真佛眼,洞然了知末法之機下劣庸愚,不堪聖道之行,唯依 念佛,可度生死。其「五決定」文言: 吾人處劫濁中,決定為時所囿,為苦所逼。

**處見濁中,決定為邪智所纏,邪師所惑。** 

處煩惱濁中,決定為貪欲所陷,惡業所螫。

處眾生濁中,決定安於臭穢而不能洞覺,甘於劣弱而不能奮飛。 處命濁中,決定為無常所吞,石火電光,措手不及。

若不深知其甚難,將謂更有別法可出五濁,熢?它裏,戲論紛 然。

唯深知其甚難,方肯死盡偷心,寶此一行。

此文極顯末世凡夫被煩惱、業力、邪見、無常所困之真實本性,一彰聖 道之難修,二顯根機之下劣。與善導大師所言機深信一味無別,可謂相映 成趣。以此機深信,自然導歸法深信:「死盡偷心,寶此一行。」

從大師心路歷程中,知其歸心淨土勢所必然。大師初學儒,然覺儒非出離要道,乃出家修禪,期依修禪解脫生死;待熟知禪者流弊後,不願久專於禪,更究律學,有興律之志;及見律家流弊後,不欲久留律門,又研習天臺,於教乘深有所得;待透徹其宗見後,知近世教下之流弊,又不屑為臺宗子孫。即既不敢以古之「儒、禪、律、教」以自許,又不屑以今之「儒、禪、律、教」而自命,故自號「八不道人」。儒、禪、律、教皆不能收攝其心,不歸淨土,將歸何處!《靈峰宗論》明此志言:

信釋迦之誠語,悟法藏之願輪,始知若律若教若禪,無不從淨土法門流出,無不還歸淨土法門。予初志宗乘,苦參力究者數年,雖不敢起增上慢自謂到家,而下手工夫得力,便謂淨土可以不生。逮一病瀕死,平曰得力處,分毫俱用不著,方乃一意西歸;然猶不捨本參,擬附有禪有淨之科。至見博山元來禪師後,稔知末代禪病,索性棄禪修淨,雖受因噎廢飯之謂,弗恤也。於今專事淨業,復逾三載,熾然捨穢取淨,與不取捨元非異轍,較西來祖意,豈不更直捷耶?

大師處於明清衰際,初以上根自負,藐視淨土。待其在「陸路」上經歷了艱難跋涉之苦後,始感自力修學之難。自知煩惱時起,戒定慧學皆是有名無實。故盡捨一切淨戒,但作一三歸弟子而已。於外欲覓五比丘共住興律,亦了不可得。內省外觀,知末世眾生,欲以戒定慧了生死者,萬無一得。唯阿彌陀佛藏垢納污,大悲不捨,將果體名號,全體授與濁惡眾生,令五濁惡人,但持名號,徑登不退:雖是多障有情,仗佛慈力,故得以「優入而從容,橫超而度越。」末法時代唯一應時應機之法,藉大師開顯而再度明朗。

#### 5.一大藏教 六字全收

萬益大師視一代時教皆為念佛法門,而一切行門中,唯稱名一法,下手 最易,收機最廣。痛快直捷,廣大圓融,至頓至易,無機不攝,無罪不滅。 是「方便中第一方便,了義中無上了義,圓頓中最極圓頓」之法。高超一 切禪教律,統攝一切禪教律,圓收圓超一切法門。故大師處處圓攝他宗教 義,一一消歸淨土(迥異於消歸自性),別彰持名妙行。其言:

一聲阿彌陀佛,即釋迦本師於五濁惡世所得之阿耨多羅三藐三菩提法。今以此果覺,全體授與濁惡眾生,乃諸佛所行境界;唯佛與佛乃能完盡,非九界自力所能信解也。

此即意顯釋尊一生所悟所得,即一句「南無阿彌陀佛」。三藏十二部,皆成六字洪名註腳。大師以淨土涵蓋了一代時教,以一句佛名統攝了八萬行門,使稱名正定業,獨立於一代時教之上。千經指歸的意旨,洞然明瞭。 與娑婆惡世界、苦眾生偏有因緣的教法,終又得以明朗,釋迦本師出世本懷,再度得以大暢。

持名一法雖攝一代時教,然《要解》處處亦談實相妙理,心即是佛等玄義。雖談實相,而又專主稱名一行。此即大師又一剖心瀝血處,欲以實相妙理證顯稱名一法,冥符實相。故言:「依實相理,念佛求生淨土,決定無非。」何以如是?以名召德,罄無不盡故。故大師言:

深信念佛禮拜是佛祖真因,確乎不被時流所轉,便是大智慧光明。 超登淨土,永無泣岐之患矣。 誠知:一代時教,包羅法界,總攝萬法,而收攝在一名號。所謂「廣略相入」也。知此,自可全體承當一句佛名,以此自利利他。反之,「若不知廣略相入,則不能自利利他」也。

持名一法,不涉施為,無勞修證,但稱名號,徑登不退。豎徹五時,橫 該八教。一切法門,盡歸於此,所謂「華嚴奧藏,法華秘髓,一切諸佛之 心要,菩薩萬行之司南,皆不出於此」、「圓收圓超一切法門」、「教海 所不能收」也;十方國土、盡歸於此、所謂「十方佛土、無此名相、無此 階位,無此法門」、「剎網所不能例」也;十方諸佛,盡歸於此,所謂「諸 佛釋迦,皆以阿彌為自」也。自餘眾生,誰不歸哉!故大師處處指示五乘 眾生,當歸於此,言:「上上根不能逾其關以念念即佛故,下下根亦能臻 其域以念念即佛故」、「淺位人便可決志專求,深位人亦不必捨西方而別 求華藏」。此旨由來信少疑多,故《要解》處處剖心指示!竊知所謂「要 解」者,其「要」雖多,心髓在此。所謂「死盡偷心,寶此一行」也。「五 乘齊入,十方同歸」之旨,藉大師開顯而再次煥發光彩。彌陀無礙光明消 融了一切無明黑暗,使淨土宗終於從融混中超脫出來。

以上要義,為蕅祖淨土思想心要。明瞭此,則可於其「力脫融混,欲還本源」之深意了如觀火。其剖心瀝血之悲心苦志,以此可知矣!大師於淨宗之功,於此可鑒。印光大師讚其德言:

宗乘教義兩融通,所悟與佛無異同;

**惑業未斷猶坯器,經雨則化棄前功。** 

由此力修念佛行,決欲現生出樊籠;

苦口切勸學道者,生西方可繼大雄。

# 三、奪聖顯淨 (印光大師)

淨土法門,薪傳不絕,全賴彌陀垂加、諸祖勸化之恩。繼蕅益大師後, 更有截流大師、省庵大師、徹悟禪師等相繼弘傳此法,使彌陀名號普聞十 方。降至近代,更有印光大師力弘淨土,將應機妙法大彰於世。從其專修 風範中,讓我們深深感知歷代祖師冥冥護念之威神功德。今不一一詳述, 別述印祖思想,明其奪聖顯淨之功。

印光大師(一八六一一一九四〇年),蓮宗十三祖,陝西郃陽人。幼讀儒書,頗以傳承儒家聖學自任,應和韓歐闢佛之議。後病困數載,始悟前非,頓革先心。二十一歲,出世緣熟,即不辭而別,投終南山南五台蓮花洞寺出家。次年,於陝西興安縣雙溪寺受戒。

大師生後六月,眼即生病,幾乎失明,後雖癒,而目力已損,稍發紅,即不能視物。受戒時,因擅長書寫,凡戒期中所有書法事宜,悉令代作。因寫字過多,眼發紅如血灌。幸先於湖北蓮華寺作照客時,於曬經時得讀《龍舒淨土文》,知淨土法門乃即生了脫之要道。因此眼病,而悟身為苦

本,即於閒時,專念佛號。夜眾睡後,復起坐念佛,即寫字時,亦心不離佛。故雖力疾書寫,仍能勉強支持;寫事完畢,目亦痊癒。由是深信念佛功德不可思議,故自行化他,無不以淨土為歸。後聞紅螺山資福寺為專修淨土道場,遂於二十六歲時辭師前往,專修淨業。三載之中,念佛正行外,研讀大乘經典,妙契佛心,徑路修行,老實念佛。三十三歲時,應普陀山法雨寺化聞大師請,護藏南下,住法雨寺藏經樓近二十年,深入經藏,專修淨業。因寺眾堅請,辭不獲已,乃為講淨土法門。講畢,旋即閉關,齋房書「念佛待死」以自勉。

大師出家三十餘年,始終韜晦,不喜與人往來,亦不願人知其名字,長期晝夜持念彌陀名號,期生淨土。不作大通家,唯作真念佛人。然德厚流光,終不可掩。五十二歲時,高鶴年居士得大師文數篇,刊入上海佛學叢報,署名「常慚」。人雖不知為誰,而文字般若,以足引發正信,導歸安養。徐蔚如、周孟由等諸大居士見之,歎譽道:「大法陵夷,於今為極,不圖當世尚有具正知見如師者,續佛慧命,於是乎在。」故一再搜集大師文稿,刊為《印光法師文鈔》,廣為流通。大師德名,由此響譽海內外;晚年於蘇州靈岩山大興淨土道場,悲化有緣。

《文鈔》乃印祖弘化緣起,因讀《文鈔》而傾慕大師之德,渴望列於門下之善男信女,日益增多,或航海梯山而請求攝受,或鴻雁頻書而乞賜法語。二十餘年,歸依座下者,不計其數。依教奉行,吃齋念佛,專修淨業,

得以往生西方的仕女,不勝枚舉。

大師雖深通宗教,然不喜談玄說妙,不重神通奇異,唯於真切平實處教 人修持。必使人人皆知而能行,聞者無不當下受益。正由大師之平實親切、 言行合一,所以真修實踐之士,咸樂親近,致使叩關問道者,多難勝數。

一九四〇年冬,大師略示微疾,促令辦理妙真法師升座儀式。初三日晚對大眾開示曰:「淨土法門,別無奇特,但要懇切至誠,無不蒙佛接引,帶業往生。」初四日早一時半,由床上起坐說:「念佛見佛,決定生西。」言訖,即大聲念佛。二時二十五分,大師坐床邊索水洗手畢,起立說:「蒙阿彌陀佛接引,我要去了,大家要念佛、要發願、要生西方。」說完即坐椅上,端身正坐,唇微動念佛。三時許,妙真大師至,大師吩咐:「你要維持道場,弘揚淨土,不要學大派頭。」自後即不再言,只唇動念佛而已。延至五時,笑容宛然,在大眾念佛聲中,安祥往生。

大師一生,以法為重,以道為尊,不作住持,不收徒眾,淡泊名利,篤志念佛。自行如是,化他亦如此。其一生所倡「敦倫盡分,老實念佛」,即大師深觀時機所開的一副濟世良藥,在末世濁流中處處散發其幽遠的馨香。了然法師讚印祖德言:

貌古心慈 性直口快 訓誨往來 精神不懈 捨物施財 欣然慷慨 淡泊資身 離世貪愛 法語流傳 遍佈中外 普化群生 同歸蓮界 淨宗導師 十方歸拜 臨終見佛 安詳自在 五色舍利 堅固不壞 願此尊容 垂範永代

印光大師思想見於龐博之《文鈔》中,其對一代時教之論判甚多,處處 彰聖道之難行及淨土之易往,大抵同前諸祖所論,只是順時應機將聖淨二 門別判為「通途」與「特別」二法。仗自力者,名通途法門。仗佛力者, 名特別法門。略引一言,以明其要:

淨土法門,仗佛慈力。

其餘法門,皆須己力。

- 一為通途教理,如世之士人,由資格而為官。
- 一為特別教理,如世之王子,一墮地即為一切臣宰所恭敬。
- 二種法門,不可並論,而具足惑業之凡夫,可不慎所擇哉。

此通別二法之判,意承聖淨二門大義。大師於融混之際,開顯自他二力之別,為末世眾生再示出離津要。並極力勸末世凡夫,當「揀去自力,注 重佛加,冀娑婆具足惑業之含識,現生同赴蓮池。」

印光大師處於亂世塗炭之際,世道日壞,佛法沒落。在無常的世事面前, 有智之士,有心之人,多歸心佛門,尋求出世解脫之道。然未深知修學之 難者,多不具擇法眼。縱有修學淨土者,亦多依通途教門視特別教法,聖 淨不分,難易不明,自失誤他,危害非淺。大師揭此弊言:

淨土法門, 乃佛法中之「特別法門」, 其利益與「普通法門」大不相同。古今多有依「普通法門」論「淨土法門」, 由茲自誤誤人, 而又自謂宏法利生者, 不勝其多。其最初錯點, 在不察佛力與自力之大小難易。以仗佛力之法門, 硬引仗自力之法門, 而欲平論, 致有此失。使知佛力不可思議, 不能以具縛凡夫修持之力相為平論,則凡一切疑惑不信之心化為烏有。

竊念印光大師一向尊重古舊,不喜立新,既有緣得見曇鸞、道綽、善導一系之教判,何不宣說之,而別立名相?觀以上之文,知大師用「通、別」二字,有其深意:以大多行者,將淨土法門視同諸餘法門,為突顯淨宗之特別,故另立通別名相,以示二門分齊。一部《文鈔》,處處顯彰此義,實為費心良苦。

通別二門之異,亦如曇鸞大師所言,在二力之別。印光大師一生深入經藏,對曇鸞、道綽、善導、蓮池、蕅益等諸祖思想,悉皆通入,對自力修行之難,了若觀火。知「末世眾生,捨此一法,欲出生死,萬無一得。」 其言自力行者:「未證道人,從悟入迷者,萬有十千;從悟增悟者,億無一二。」故對「機深信」處處顯彰,言: 大家要曉得:仗自力修持,自有何種力?但是無始以來的業力; 所以萬劫干生,難得解脫。仗阿彌陀佛弘誓大願力,自然一生成 辦。

此是對生死凡夫妄執自力的深斥,然由於他宗思想滲入淨宗,影響深遠,故多將淨宗橫超法作豎出用,以自力心行他力法,執於事理一心,並以此為往生準繩。雖習淨土,卻不知「信願必生」之旨;雖常稱名,卻不明稱名必蒙攝取之益。多以稱名為方便,壓制妄想,希求一心。此是諸宗融混所遺留下來的流弊,大師在《覆濮大凡居士書》信中揭示此義言:

念佛一法,乃仗佛力出三界,生淨土耳。今既不發願,亦豈有信?(有真信者,必有切願。)信願全無,但念佛名,仍屬自力。以無信願,故不能與彌陀弘誓感應道交。若見思惑盡,或可往生;若全未斷,及斷未淨盡,則業根尚在,何能即出輪迴?須知:仗自力,則惡業有一絲毫,便不能出離生死,況多乎哉!又無信願,念至一心,無量無邊之中,或可有一二往生。決不可以此為訓,。至業盡情空、證無生忍者,舉世少有一二。倘人各依此行持,置信願而不從事,則芸芸眾生,永居苦海,無由出離,皆此一言為之作俑也。而其人猶洋洋得意,以為吾言甚高,而不知其為斷佛慧命、疑誤眾生之狂言也。哀哉!(世間善業,不出輪迴。若對信願具足之往生淨業,則彼善業,仍屬惡業。)

淨土一法,須另具隻眼,不得以常途教義相例。使如來不開此法, 則末世眾生之了生死者,不可得而見之矣。

印祖深通宗教,卻於他法概不染指,秉承「一向專稱」之旨,而老實念 佛,讚善導大師「正、雜」之判為「千古不易之鐵案」,於千餘年來,首 揭專雜之利弊,示往生之津要。其言:

> 善導和尚,係彌陀化身。有大神通,有大智慧。其宏闡淨土,不 尚玄妙,唯在真切平實處,教人修持。至於所示專雜二修,其利 無窮。專修謂身業專禮,口業專稱,意業專念。如是則往生西方, 萬不漏一。雜修謂兼修種種法門,迴向往生。以心不純一,故難 得益;則百中稀得一二,干中稀得三四往生者。此金口誠言,干 古不易之鐵案也。

觀此文,即知大師淨土思想幽遠深長的活水源頭。「一代時教,皆念佛 法門之註腳。」若深知自力之難、佛力之易,必然死盡偷心,寶此一行。 然執理而義未透者,多視一句佛名簡單無奇而不願修學。大師深觀時機, 廣讚名號功德,導歸專修念佛。其言:

一句佛號,包括一大藏教,罄無不盡。通宗通教之人,方能作真念佛人;而一無所知、一無所能之人,但只口會說話,亦可為真念佛人。去此兩種,則真不真,皆在自己努力,依教與否爾。

世有好高務勝者,每每侈談自力,藐視佛力。不知從生至死,無一事不仗人力,而不以為恥。何獨於了生死一大事,並佛力亦不願受,喪心病狂,一至於此。淨宗行者,所當切戒。

此即印光大師對執於自力行者的深切關愛,苦口婆心,無以復加。凡有 心者,誰不於此棒喝之下死盡偷心,而作真念佛人也!然真能放下閑知見, 安心念佛者,由來不多,無有不被習氣所障,被知見所困。究其本,不能 自審其機也。有鑒於時弊,大師言:

眾生習氣,各有所偏。愚者偏於庸劣,智者偏於高上。若愚者安愚,不雜用心,專修淨業,即生定獲往生,所謂其愚不可及也。若智者不以其智自恃,猶然從事於「仗佛慈力、求生淨土」一門,是之謂大智。倘恃己見解,藐視淨土,將見從劫至劫,沉淪惡道,欲再追隨此曰之愚夫,而了不可得。彼深通性、相、宗、教者,吾誠愛之慕之,而不敢依從!何也?以「短鯁不能汲深,小楮不能包大」故也,非曰一切人皆須效我所為。若與我同卑劣,又欲學大通家之行為,直欲妙悟自心,掀翻教海,吾恐大通家不能成,反為愚夫愚婦老實念佛往生西方者所憐憫。豈非「弄巧翻成大拙,騰空反墜深淵」乎哉!一言以蔽之,曰自審其機而已矣。

從此開示中,讓我們深深感受到大師的敏銳眼光,及至極慈悲。其折攝 之功,於此可見一斑矣。 綜觀淨宗祖師,無不審視時節因緣,觀機逗教。印光大師身處亂世,於 此感觸尤深。其言:

當今之世,縱是已成正覺之古佛示現,決不另於敦倫盡分及注重淨土法門外,別有所提倡也。使達摩大師現於此時,亦當以仗佛力法門而為訓導。時節因緣,實為根本。違悖時節因緣,亦如冬葛夏裘,饑飲渴食,非唯無益,而又害之。

藉大師振臂一呼,淨土宗與末世凡夫更有了親和力,樸實之風得以大扇 於天下,中外率從,稱名一法,得以深深紮根於污泥苦海中,廣開正覺之 花。

大師一生修學簡單平實,一任舉世之人盡作通家,而篤志淨土。其言:

吾人既不豎大法幢,撿得大富長者門首所棄之殘羹餿飯以自資養。 有不嫌酸具者,不妨輾轉相施,否則任伊取龍肝鳳髓以自資補。 豈曰盡人皆貽,盡人皆受我此殘羹餿飯,方愜吾心哉。市間來售 一貨者,往往起家;俱售眾貨者,或亦折本。弘法利生,何獨不 然?干機並育,乃如來出世事。如來降跡為善知識,亦不以此為 準。吾法法不通,但肯念佛,亦可仗之以了生死,吾之不通,亦 何愧哉!所愧者,言行不相應,有名無實耳。

大師顯輝煌於平淡中,明成佛於念佛中,深知「持名一法,乃入道之玄

門,成佛之捷徑。」故一生力弘淨土,明辨自力與佛力之難易,簡別通途 法門與特別法門之優劣。上承諸祖遺風,專倡稱名一行,欲還淨宗本來面 目;千年迷惑,多得以澄清。大師繼絕學於亂世,中興淨土,功莫以讚。 被譽為三百年來第一人,其來有由也。生處末世,能有幸一睹大師專修風 範者,無不深深感懷其殷殷教化:

無常迅速,輪迴路險;

老實念佛,莫換題目。

# 第五章 結示宗要 垂範永代(法然上人)

## 一、選擇本願 唯在念佛

淨土宗綿綿延續至印光大師,弘化雖有演變,但萬變不離宗,只是隱顯不同而已。而淨宗判教總綱則不出聖淨二門、頓漸二教判;及要弘二門、正雜二行判。聖淨二門、頓漸二教,總攝一代教法;要弘二門、正雜二行,則是淨宗綱要。此教行細判,是淨宗目足、西方指南。真為生死者,欲現身了脫,當善加抉擇。若非上根利智、大力聖人,自當於淨土一門特別用心,明正雜得失,入一向專稱。不可將淨土特別之法與通途法門互為並論,混而不分,以法門宗旨不同故。印祖於此辨之甚詳,其言「離則兩益,合則兩害」,則可謂最懇切之誡言。若不明此義,以仗自力通途法門之義,疑仗佛力特別法門之益,而不肯信受,則其失大矣。自力何可與佛力並論乎!此修淨土法門之最要一關。明瞭其義,自可死盡偷心,寶此一行。如此,始不負諸祖判教之用意。

上來多就西域、中土諸祖之判教、思想而略取其要者,雖有掛一漏十之嫌,但於淨土宗之瞭解則無有大礙。所謂大海雖廣,勺一滴則知其味也。 未涉及之祖師,對淨宗弘傳固有不可磨滅之功,因其判教、思想已含攝於以上諸祖中,故未一一論述。 此外,曇鸞、道綽、善導之著疏雖佚失於中土,卻盛傳於日本,而得以 大放光明。有「智慧第一」之稱的法然上人(一一三三—一二一二年), 為尋求速超疾證之法,五閱大藏,從善導大師《觀經疏》中了知出離津要 唯在淨土,故別選出來仔細詳閱。於第八遍閱至「一心專念彌陀名號,行 住坐臥,不問時節久近,念念不捨者,是名正定之業,順彼佛願故」一文 時,心眼頓開,疑慮冰釋。悟知:

罪惡深重、煩惱熾盛之散亂凡夫,只要稱念南無阿彌陀佛,則乘佛願力, 必定往生彌陀報土。

從此,隱智慧之相,現愚鈍之身,唯一向念佛。並偏依善導大師,開創 日本淨土宗。其開宗立教之本典《選擇本願念佛集》標宗言:

往生之業,念佛為本。

為明此義,第三〈本願章〉特別開顯阿彌陀佛「選捨諸行,選取念佛」 為其本願之肝要,淨宗判教淵源得以大暢。其言:

問曰: 普約諸願,選捨粗惡,而選取善妙,其理可然。何故第十八願,選捨一切諸行,唯偏選取念佛一行,為往生本願乎?

答曰:聖意難測,不能輒解。雖然,今試以二義解之:一者「勝劣」 義,二者「難易」義。 初「勝劣」者:念佛是勝,餘行是劣,所以者何?名號者 是萬德之所歸也。然則彌陀一佛所有四智、三身、十力、 四無畏等一切內證功德,相好、光明、說法、利生等一切 外用功德,皆悉攝在阿彌陀佛名號之中,故名號功德最為 勝也。餘行不然,各守一隅,是以為劣也;譬如世間屋舍 名字之中攝棟樑椽柱等一切傢俱,而棟樑等一一名字中不 能攝一切,以是應知。然則佛名號功德,勝餘一切功德, 故「捨劣取勝」以為本願數!

次「難易」義者:念佛易修,諸行難修,是故《往生禮讚》云:

問曰:何故不令作觀,直遣專稱名字者,有何意也?

答曰: 乃由眾生障重, 境細心粗, 識揚神飛, 觀難成就也。 是以 大聖悲憐, 直勸專稱名字, 正由稱名易故, 相續即生。

又《往生要集》云:

問曰:一切善業,各有利益,各得往生,何故唯勸念佛一門?

答曰:今勸念佛,非是遮餘種種妙行,只是男女貴賤,不簡行住坐 取,不論時處諸緣,修之不難;乃至臨終,願求往生,得 其便宜,不如念佛。 故知:念佛易故,通於一切;諸行難故,不通諸機。然則為令一切眾生平等往生,「捨難取易」以為本願歟!

若夫以「造像起塔」而為本願,則貧窮困乏之類定絕往生望;然 富貴者少,貧賤者甚多。

若以「智慧高才」而為本願,則愚鈍下智者定絕往生望;然智慧 者少,愚癡者甚多。

若以「多聞多見」而為本願,則少聞少見輩定絕往生望;然多聞者少,少聞者甚多。

若以「持戒持律」而為本願,則破戒無戒人定絕往生望;然持戒者少,破戒者甚多。

自餘諸行,準是應知。

當知:以上諸行等而為本願,則得往生者少,不往生者甚多。然則彌陀如來法藏比丘之昔,被催平等慈悲,為普攝於一切,不以造像起塔等諸行為往生本願,唯以稱名念佛一行為其本願也。故法照禪師《五會法事讚》云:

彼佛因中立弘誓,聞名念我總迎來, 不簡貧窮將富貴,不簡下智與高才, 不簡多聞持淨戒,不簡破戒罪根深, 但使迴心多念佛,能令瓦礫變成金。

彌陀被平等慈悲所催,故選擇稱名一行為其本願,旨在「攝萬機於一願,

收千品於十念者也。」無論上智下愚,持戒破戒,但能迴心念佛,即能轉 凡成聖。《選擇集》最後一章——〈殷勤付囑章〉,由彌陀一佛之選擇, 推及釋迦、諸佛選擇,通釋三經,廣以「八選擇」義,顯彰「諸佛同心, 選擇念佛」心要,揭示淨宗秘髓。其文言:

案三經意,諸行之中,選擇念佛,以為旨歸。

先《雙卷經》中有三選擇:一選擇本願,二選擇讚歎,三選擇留 教。

一、「選擇本願」者:念佛是法藏比丘於二百一十億土中,所選 擇往生之行也,細旨見上,故云選擇本願也。

二、「選擇讚歎」者:上三輩中,雖舉菩提心等餘行,釋迦即不 讚歎餘行,唯於念佛而讚歎云:「當知一念,無上功德」,故云 選擇讚歎也。

三、「選擇留教」者:又上雖舉餘行諸善,釋迦選擇,唯留念佛 一法,故云選擇留教也。

一、「選擇攝取」者:《觀經》之中雖明定散諸行,彌陀光明唯 照念佛眾生,攝取不捨,故云選擇攝取也。

二、「選擇化讚」者:下品上生人,雖有聞經、稱佛二行,彌陀 化佛選擇念佛云:「汝稱佛名故,諸罪消滅,我來迎汝」,故云 選擇化讚也。

三、「選擇付囑」者:又雖明定散諸行,唯獨付囑念佛一行,故 云選擇付囑也。

次《阿彌陀經》中有一選擇,所謂「選擇證誠」也。已於諸經中雖多說往生之諸行,六方諸佛於諸行而不證誠。至此經中,說念佛往生,六方恆沙諸佛各舒舌覆大干,說誠實語,而證誠之,故云選擇證誠也。

加之,《般舟三昧經》中又有一選擇,所謂「選擇我名」也。彌 陀自說言:「欲來生我國者,常念我名,莫有休息」,故云選擇 我名也。

「本願、攝取、我名、化讚」,此之四者,是彌陀選擇也。

「讃歎、留教、付囑」,此之三者,是釋迦選擇也。

「證誠」者,六方恆沙諸佛之選擇也。

然則釋迦、彌陀及十方各恆沙等諸佛,同心選擇念佛一行,餘行 不爾。故知:三經俱選念佛,以為宗致耳。 略將八選擇義,示圖如左:



觀此「八選擇」義,淨宗「選擇本願念佛」宗旨了然無餘。《選擇集》 初則出示「難易二道、聖淨二門、正雜二行」等要文,並私釋其義;最後 將諸祖判教心要融為一體,將「選擇」要義結示為「擱、拋、傍、專」四 字方針,直指肝要,可謂通徹聖心,極暢佛懷。其言: 欲速離生死,二種勝法中,且擱聖道門,選入淨土門。 欲入淨土門,正雜二行中,且拋諸雜行,選應歸正行。 欲修於正行,正助二業中,猶傍於助業,選應專正定。 正定之業者,即是稱佛名,稱名必得生,依佛本願故。

此三選文,即總結一部《選擇集》心髓,將淨宗判教心要徹底圓彰:

於兩種勝法中,且擱聖道門,選擇淨土門;

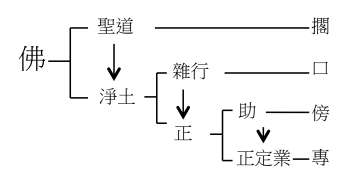
於正雜二行中,且拋諸雜行,選擇於正行;

於正助二業中,猶傍於助業,選擇正定業:

正定之業者,即是稱佛名,稱名必得生,依佛本願故。

故知:三重選擇,旨在順彼佛願,一向專稱。此即淨宗終極指歸,專復專之心要,一覽無遺。其文雖短,意蘊無窮,極顯淨宗心髓。將善導一脈 法義,精簡扼要地顯彰出來。

略將三選要義,示圖如左:



法然上人一生教化,即遵此「擱、拋、傍、專」原則,但提稱名一行, 處處導人「唯思『本願不虛、稱名必生』之外,心無所繫」之心要,將種 種義理全彰於稱名一行中,言:

稱名之外,無決定往生之正因;

稱名之外,無決定往生之正行;

稱名之外,無決定往生之正業;

稱名之外,無決定往生之觀想;

稱名之外,無決定往生之智慧;

稱名之外,無決定往生之三心;

稱名之外,無決定往生之四修;

稱名之外,無決定往生之五念。

凡聞此心要者,無不信心開發,歡喜念佛。

勢至應現的法然上人,一生橫吞教海,樹心佛地;自行化他,唯在念佛。 凡來問津者,示以西方通津;尋行者,誨以念佛別行。信之者多,不信者 鮮。門下弟子眾多,鼎盛一時。上人滅後,八方弟子,或閒居念佛,或弘 化一方。隨之蓮開九葉,形成鎮西流、西山流、真宗、時宗等不同流派, 淨土宗大興於世,可謂遍地開花。日本佛教,一天四海,泰半歸入淨土門, 此皆由法然上人之勸化。 一句佛名,攝化十方,無所障礙。有苦惱行人,即需大悲誓願;有無明 煩惱,即需智慧之光。大悲無簡擇,平等度有情。故使易行之法,得以普 行於世。誠如法照禪師言:

> 彌陀尊號甚分明,十方世界普流行。 但有稱名皆得往,觀音勢至自來迎。

#### 法藏之誓願——

我若成正覺,立名無量壽;

眾生聞此號, 俱來我刹中。

如佛金色身,妙相悉圓滿;

亦以大悲心,利益諸群品。

藉由西天、中土、日域諸祖開顯,終得以圓彰於世,攝化十方。

## 二、勝易二德 法脈宗本

中國淨宗判教,雖有一個循序漸進、日漸成熟的過程;乃至於教義弘傳過程中,亦有融混於諸宗,又從融混中漸漸脫出的現象,此乃時機使然。而根本法脈始終如一,即信佛本願,念佛往生。此是教判之眼,一宗之要。可謂如畫龍固有一次第、周詳過程,但點睛之處才是神來之筆,此是龍的

命脈。有此一筆,使得龍有了生命,有了活力。判教亦如是,種種教相、教義之開顯,只為苦惱眾生,施予無畏法力。所謂「一切恐懼,為作大安」也。其真實指歸處,方是判教目的。如指指月,旨在讓人觀月。但能瞭望,則可盡享月光之美。淨業行人,但信「稱名必生」而一向念佛,無異全承祖師家業、得淨宗心髓。縱於判教之種種目的、意義難以一一明瞭,亦了無憾也。況如我等末世罪障凡夫,福慧淺薄,何能洞徹佛意?縱然窮一生精力,亦難盡其幽微,難識其堂奧。諸祖以其大智慧、大辯才,撮繁為要,以略攝廣,為凡夫判明修學宗旨,破疑除障,教導專修。但能老實念佛,求生西方,自然暗合道妙,潛通佛智。此是淨土一法易行疾至心要,而不在於對理論認知的多少。縱然一字不識之輩,但能相續念佛,亦必得往生而成佛。乃至三寶滅盡時之機,亦可聞名得度。如善導大師言:

萬年三寶滅,此經住百年,爾時聞一念,皆當得生彼。

淨土一法,能三根普被,利鈍全收,永為偉大贈物,惠以眾生真實之利, 端在於此。佛恩弘深,何可言盡。

淨土宗經由曇鸞、道綽、善導三祖開顯,得以大彰於世。從此蓮風盛行, 處處飄香。後藉法照、少康、永明、蓮池、蕅益、印光乃至法然等諸祖之 繼往開來,使名號普聞,聲遍十方。諸祖深悲於苦惱群萌,被弘誓鎧,乘 大悲願,出廣長舌,遍佈慈雲,普灑甘露,以報弘恩。其在荊棘中耕耘, 在困境中開拓,「願將東土三千界,盡種西方九品蓮」之大無畏,為五濁 末世豎起了一座輝煌的燈塔,徹照冥冥長夜。

縱觀諸祖判釋,知淨土一法行雖簡易,義最幽玄,全體是佛境界,不涉 施為,超情離見。上至諸佛菩薩,下至五逆十惡,莫不歸向。

《般舟三昧經》言:

三世諸佛,念彌陀三昧,得成正覺。

《月燈三昧經》言:

十方三世佛,現在過未來,皆以念佛因,得成無上覺。

此即意顯諸佛念佛成佛義。諸佛皆歸彌陀,以阿彌為自。等而下之,無不率從。故《華嚴》最後一著,以十大行願,攝華藏海眾,齊歸極樂淨土,以期圓滿佛果。此明菩薩歸淨之義,所謂「十地菩薩,始終不離念佛」也。《觀經》則以五逆十惡之往生,特顯下凡得生之旨,大悲普覆之門,以此大彰,極暢如來度生本懷。

大矣哉!淨土法門也!凡聖通往,五乘齊入。此是淨宗超勝一切法門處, 故一代時教,無不指歸淨土;諸宗賢哲,莫不迴願往生。如眾星拱北斗, 萬流歸大海。歷代祖師:或兼習他宗,導歸淨土,廣開淨土之要門;或專 弘淨宗,直顯真實,正明別意之弘願。可謂往聖前賢,無不稱讚「光中極 尊、佛中之王」的「南無阿彌陀佛」。誠如印祖所言:

粵自大教東流,廬山創與蓮社,一倡百和,無不率從。而其有大功而顯著者,北魏則有曇鸞,鸞乃不測之人也。因事至南朝見梁武帝,後復歸北。武帝每向北稽首曰:鸞法師,內身菩薩也。陳隋則有智者。唐則有道綽,踵曇鸞之教,專修淨業,一生講淨土三經,幾二百遍。綽之門出善導,以至承遠、法照、少康、大行,則蓮風普扇於中外矣。由此諸宗知識,莫不以此道密修顯化,自利利他矣。

#### 並以偈讚言:

大哉淨土門,為諸法歸宿。 普投一切機,無一不得入。 上則攝等覺,下不遺惡逆。 萬流成赴海,由佛大願力。

淨土一法,行極簡易,益極殊勝。機雖千差,法味唯一。同託佛力(一因),同生報土,同證光壽法身(一果)。而其殊勝之益,得力於簡易之行,稱名即入報土,此是「大悲為根本,方便為究竟」之無上心要。因其

易行疾至,不涉施為,故為極難信之法。《大經》言:

如來與世,難值難見。諸佛經道,難得難聞。

菩薩勝法,諸波羅蜜,得聞亦難。

遇善知識,聞法能行,此亦為難。

若聞斯經,信樂受持,難中之難,無過此難。

「難中之難,無過此難。」是以十方諸佛出廣長舌,證誠護念,令諸眾生,絕疑生信,寶此一行。我等無始以來,未得解脫,皆由不信此法故,以至空悲流轉。

淨土法門,微妙難思,如印祖所言:

淨土法門,其大無外,三根普被,利鈍全收。九界眾生,捨此則上無以圓成佛道;十方諸佛,離此則下無以普度群萌。一切法門,無不從此法界流;一切行門,無不還歸此法界。以其為十方三世一切諸佛,上成佛道,下化眾生,成始成終之總持法門。故得九界同歸,十方共讚;千經俱闡,萬論均宣也。下自五逆十惡,上至等覺菩薩,皆當修習,皆可即生超凡入聖。其餘所有一切高深玄妙之法,多是契理而絕不能普契上中下三根之機。我等從無始來,以至今生,尚在輪迴中流轉,皆因夙生,或以愚而不敢承當,或以狂而絕不信受之所致也。

一代時教,法門雖多,唯稱名一法,具勝易二德,上下通攝。諸餘法門,或勝而不易,或易而不勝;唯本願稱名一行,既勝且易。所謂「至簡至易,至頓至圓」也。今生得遇淨土,當於此橫超之法,生難遭想,生稀有想,生感恩想,歡喜信受,依教奉行。於其勝易之理,宜特別用心,善加明辨,方能明其真實義,不至走入迷途,自失誤他。略而論之:

「勝」者: 名號乃佛果覺,攝眾萬德,勝餘諸行。乃至一念,具足無上功德。故善導大師言:

自餘眾行,雖名是善,若比念佛者,全非比較也。

法然上人於勝義有精要之釋,其言:

#### 勝義者:

謂至極大乘意者,體外無名,名外無體。

萬善妙體,即名號六字;恆沙功德,備口稱一行。

大願業力所構出,令萬德讓與行者;

他力難思巧方便,使一稱超過眾善。

知識廣讚,猛火為清涼;善友教稱,金蓮如杲曰。

名號大利,無上功德也。

不屑此法者,聞此微妙開示,最勝法益,可欣往生之志矣!

「易」者:稱名一行於根機無簡擇,下手最易。此為淨宗至要,略而論之,有「簡易、平易、容易」等要義。

「簡易」者:即不繁雜,不迂迴。唯信彌陀本願,唯稱彌陀名號。不必 更涉觀想、參究等諸餘萬行。至簡易,至直捷。

「平易」者:即不虛玄,不空洞。平實自然,法爾如是;但持名號,徑 登不退。所謂「自然之所牽,往生安樂國」也。

「容易」者:即易行、易往、易證。貧富貴賤,皆可遵行;時處諸緣,皆可稱念,是為易行。但能相續不絕,終身不替,乘佛願力,莫不皆往, 是為易往。一得往生,則入佛境界,同佛受用。如水入海,同一鹹味,同 一深廣;失彼故名,得此海號,是為易證。

「易」之一字, 蘊味無窮, 含包眾德。本願之超勝, 特顯於此, 宜善加 體會, 輒免自失誤他。

善導大師言:

但能上盡一形,下至十念,以佛願力,莫不皆往,故名易也。

法然上人言:

#### 易義者:

不論行住坐臥,修之預來迎;

不謂時處諸緣,稱之遂往生。

此則不依身心濁亂,只依他力引攝故也。

兩祖要釋,深顯他力「易」行極至,徹彰「隨意所願,皆可得度」心要。

觀勝易二德,知一代聖教,唯此一法,遍透機宜。乃上聖下凡共修之道,若愚若智通行之法。下手易而成功高,用力少而得效速。以其專仗佛力,故其利益殊勝,超越通途教法。是以自古及今,深通宗教之士,無不歸心淨土,一心念佛。如曇鸞大師捨四論講說,一向歸淨土;道綽大師擱涅槃廣業,偏弘西方行;善導大師捨迂僻之路,專稱名一行;蓮池大師將八萬行門,饒與旁人,唯務念佛;蕅益大師不參禪、不學教、不談玄、不說妙,而寶此一行;印光大師通宗通教,然於宗教二途,概不染指,唯於仗佛慈力往生西方一法,守志不移,始終老實念佛。

諸祖將淨宗教義與行業完全融於自身行為中,唯佛是依,唯法是從。雖 通一代時教,卻如一字不識之輩,示守愚鈍之身而安心念佛、息心念佛、 隨緣念佛。如是隱己德於佛德,藏身光於佛光中,可謂盛德容貌若愚。如 是行徑,玄彰《大經》要義:

#### 聲聞菩薩一切光明,皆悉隱蔽;唯見佛光,明耀顯赫。

從諸祖身儀中,可覲見彌陀身光;從其甘露法語中,可領悟彌陀心光。 阿彌陀佛無盡的悲心與願力,昭昭展示於吾人面前,讓吾等平庸凡夫領略 到佛的本懷。有形可見,有法可依。誠是彌陀之使者、眾生之福田,是「言 為世則、行為世法」之典範,是「萬古不絕、流通遐代」之法脈。

高山仰止!願久居娑婆之行人,能從祖師芳跡中,看到希望與光明,走 出迂迴曲折之險道,歸於廣大無礙的淨土,以弘誓功德莊嚴自身,一向專 稱彌陀佛名。如是則如污泥中生蓮花,死灰中爆火種,雖「未出娑婆,已 非娑婆之久客;未生極樂,即是極樂之嘉賓」矣!

南無阿彌陀佛!

## 【附一】 諸祖紀年、代表著作、判教思想、及其影響

| 祖師 | 紀年        | 國別 | 代表著作      | 主要判教、思想 | 影響   |
|----|-----------|----|-----------|---------|------|
| 龍樹 | 公元二~三世紀   | 印度 | 《易行品》     | 難易二道    | 淨宗先驅 |
| 天親 | 公元四~五世紀   | 印度 | 《往生論》     | 一心五念    | 正依論典 |
| 曇鸞 | 四七六~五四二   | 中國 | 《往生論註》    | 自他二力    | 首開宗風 |
| 道綽 | 五六二~六四五   | 中國 | 《安樂集》     | 聖淨分判    | 確立宗門 |
| 善導 | 六一三~六八一   | 中國 | 《觀經四帖疏》   | 要弘二門    | 大成淨宗 |
| 法照 | ?~八二二     | 中國 | 《五會法事讚》   | 四不簡擇    | 導聖歸淨 |
| 永明 | 九〇三~九七五   | 中國 | 《萬善同歸集》   | 四料簡     | 萬善同歸 |
| 蓮池 | 一五三四~一六一五 | 中國 | 《彌陀疏鈔》    | 五教十門    | 淨光略顯 |
| 蕅益 | 一五九九~一六五五 | 中國 | 《彌陀要解》    | 横豎二途    | 力脫融混 |
| 印光 | 一八六一~一九四〇 | 中國 | 《印光法師文鈔》  | 通別二法    | 奪聖顯淨 |
| 法然 | ==~-=     | 日本 | 《選擇本願念佛集》 | 選擇念佛    | 立教開宗 |

# 【附二】 淨宗判教對照一覽表

| 祖師    | 教判   | 證文                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 影響       |
|-------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 龍樹菩薩  | 難易二道 | 佛法有無量門:如世間道,有「難」有「易」;陸道步行則苦,水道乘船則樂。<br>菩薩道亦如是:或有勤行精進;或有以信方便,易行疾至阿惟越致者。——《易行品》<br>阿彌陀佛本願如是:若人念我,稱名自歸,即入必定,得阿耨多羅三藐三菩提。是故常應憶念。——《易行品》                                                                                                                                                                                                                                                                             | 淨宗<br>先驅 |
| 曇鸞 大師 | 難    | 謹案龍樹菩薩《十住毗婆沙》云:菩薩求阿毗跋致,有二種道:一者難行道,二者易行道。 「難行道」者:謂於五濁之世,於無佛時,求阿毗跋致為難。此難乃有多途,粗言五三,以示義意:一者外道相善,亂菩薩法。二者聲聞自利,障大慈悲。三者無顧惡人,破他勝德。四者顛倒善果,能壞梵行。五者唯是自力,無他力持。如斯等事,觸目皆是。譬如陸路,步行則苦。 「易行道」者:謂但以信佛因緣,願生淨土,乘佛願力,便得往生彼清淨土;佛力住持,即入大乘正定之聚。正定,即是阿毗跋致。譬如水路,乘船則樂。——《往生論註》 以斯而推:他力為增上緣,得不然乎!當復引例,示自力他力相:如人畏三塗故,受持禁戒。受持禁戒故,能修禪定。以禪定故,修習神通。以神通故,能遊四天下。如是等名為「自力」。 又如劣夫,跨驢不上。從轉輪王行,便乘虛空,遊四天下,無所障礙。如是等名為「他力」。 愚哉,後之學者,聞「他力」可乘,當生信心!——《往生論註》 | 首        |
| 道綽大師  | 聖淨二門 | 問曰:一切眾生皆有佛性,遠劫以來應值多佛,何因至今,仍自輪迴生死,不出火宅? 答曰:依大乘聖教,良由不得二種勝法,以排生死,是以不出火宅。何者為二?一謂聖道,二謂往生淨土。其聖道一種,今時難證:一由去大聖遙遠,二由理深解微。是故《大集月藏經》云:「我末法時中,億億眾生,起行修道,未有一人得者。」當今末法,現是五濁惡世,唯有淨土一門,可通入路。是故《大經》云:「若有眾生,縱令一生造惡,臨命終時,十念相續,稱我名字,若不生者,不取正覺。」 ——《安樂集》                                                                                                                                                                            | 確立 宗門    |

|          |          | 今此《觀經》,菩薩藏收,頓教攝。——《觀經四帖疏》                           |      |
|----------|----------|-----------------------------------------------------|------|
|          | 頓漸<br>二教 | 瓔珞經中說漸教,萬劫修功證不退;                                    |      |
|          |          | 觀經彌陀經等說,即是頓教菩薩藏。——《般舟讚》                             |      |
|          | 要弘二門     | 娑婆化主,因其請故,即廣開淨土之要門;安樂能人,顯彰別意之弘願。                    |      |
|          |          | 其「要門」者:即此《觀經》定散二門是也。定即息慮以凝心,散即廢惡以修善;<br>迴斯二行,求願往生也。 |      |
|          |          | 言「弘願」者:如《大經》說:「一切善惡凡夫得生者,莫不皆乘阿彌陀佛大願業<br>力為增上緣也。」    |      |
|          |          | 上來雖說定散兩門之益,                                         |      |
|          |          | 望佛本願,意在眾生,一向專稱彌陀佛名。——《觀經四帖疏》                        |      |
|          | 正雜二行     | 就行立信者,然行有二種:一者正行,二者雜行。                              |      |
|          |          | 言「正行」者,專依往生經行行者,是名正行。何者是也?                          |      |
|          |          | 一心專讀誦此《觀經》、《彌陀經》、《無量壽經》等。                           |      |
| 善導<br>大師 |          | 一心專注思想、觀察、憶念彼國二報莊嚴。                                 | 大成淨宗 |
|          |          | 若禮,即一心專禮彼佛。                                         |      |
|          |          | 若口稱,即一心專稱彼佛。                                        |      |
|          |          | 若讚歎供養,即一心專讚歎供養。                                     |      |
|          |          | 是名為正。又就此正中,復有二種:                                    |      |
|          |          | 一者「一心專念彌陀名號,行住坐臥,不問時節久近,念念不捨者,是名正定之<br>業,順彼佛願故」。    |      |
|          |          | 若依禮誦等,即名為「助業」。                                      |      |
|          |          | 除此正助二行以外,自餘諸善,悉名「雜行」。                               |      |
|          |          | 若修前正助二行,心常親近,憶念不斷,名為無間也。                            |      |
|          |          | 若行後雜行,即心常間斷,雖可迴向得生,眾名疏雜之行也。<br>《觀經四帖疏》              |      |
|          |          |                                                     |      |

| <b>蕅益</b><br>大師 | 横豎二途 | 出三界火宅,有「横」、「豎」兩途: 以「自力」斷惑超生死者,名「豎出」三界,事難功漸。 以「佛力」接引生西方者,名「橫超」三界,事易功頓。 遠祖云:「功高易進,念佛為先。」經云:「末世億億人修行,罕一成道。唯依念佛,可得度脫。如乘船渡海,不勞功力。」  ——《靈峰宗論》  唯持名一法,收機最廣,下手最易。故釋迦慈尊無問自說,特向大智舍利弗拈出。 可謂方便中第一方便,了義中無上了義,圓頓中最極圓頓。 ——《彌陀要解》 | 力脫融混 |
|-----------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 印光大師            | 通別二法 | 淨土法門,仗佛慈力;<br>其餘法門,皆須己力。  一為「通途」教理,如世之士人,由資格而為官。  一為「特別」教理,如世之王子,一墮地即為一切臣宰所恭敬。  二種法門,不可並論,而具足惑業之凡夫,可不慎所擇哉。  ——《印光法師文鈔》                                                                                            | 奪聖顯淨 |

### 【附三】 主要參考叢書

曹魏 康 僧 鎧 譯:《佛說無量壽經》

趙宋法 賢譯:《佛說大乘無量壽莊嚴經》

姚秦 鳩摩羅什 譯:《佛說阿彌陀經》

劉宋 畺良耶舍 譯:《佛說觀無量壽經》

印度 龍樹菩薩 著:《易行品》

天親菩薩 著:《往生論》

北魏 曇鸞大師 著:《往生論註》、《讚阿彌陀佛偈》

隋朝 道綽大師 著:《安樂集》

唐朝 善導大師 著:《觀經四帖疏》、《般舟讚》、《法事讚》、《往生禮讚》、《觀念法門》

法照禪師 著:《五會法事讚》

北宋 永明禪師 著:《萬善同歸集》

明朝 蓮池大師 著:《彌陀疏鈔》、《雲棲法彙》

蕅益大師 著:《彌陀要解》、《靈峰宗論》、《淨土十要》

民國 印光大師 著:《印光法師文鈔》

近代 慧淨法師 譯:《淨宗要典》、《淨土三部經講話》等

著:《善導法然兩祖綱要》等

圓霖法師編:《蓮宗十三祖師傳》

陳 揚 炯 著:《中國淨土宗通史》

日本 法然上人 著:《選擇本願念佛集》、《法然上人文鈔》

一遍上人著:《念佛金言錄》

道隱法師 著:《佛說無量壽經甄解》

義教法師 著:《觀經四帖疏講錄》

望月信亨著:《中國淨土教理史》

# 中華淨土宗協會淨土宗文教基金會

11059台北市信義路五段150巷22弄41號

電話:02-2758-0689

傳真: 02-8780-7050

E-mail: amt@plb.tw

淨土宗網站: http://www.plb.tw